
AZƏRBAYCAN MİLLİ ELMLƏR AKADEMİYASI 
FOLKLOR İNSTİTUTU 

____________________________________________ 
 

 
 
 
 

NİZAMİ VƏ NƏVAİ İRSİNİN  
MİF VƏ FOLKLOR 

QAYNAQLARI 
 
 
 

BEYNƏLXALQ ELMİ KONFRANSIN 
MATERİALLARI 

 
 
 

Bakı şəhəri, 21-22 iyun 2021-ci il 
 
 
 
 

 
Bakı – 2021 



2 
 

Kitab Azərbaycan Respublikasının Prezidenti cənab İlham 
Əliyevin “Azərbaycan Respublikasında 2021-ci ilin “Nizami 
Gəncəvi ili” elan edilməsi haqqında” Sərəncamının icrası ilə 
əlaqədar AMEA Rəyasət Heyətinin 4 fevral 2021-ci il tarixli 7/5 
saylı qərarı ilə təsdiq edilmiş AMEA-nın Tədbirlər planı çərçivə-
sində nəşr olunur. 

 
 

ELMİ REDAKTORU:  Muxtar KAZIMOĞLU-İMANOV 
             AMEA-nın həqiqi üzvü 
 

TƏRTİBÇİLƏR: Cəlal QASIMOV 
filologiya elmləri doktoru, professor 

 

Gülnar OSMANOVA 
  filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 

   
 
Nizami və Nəvai irsinin mif və folklor qaynaqları. 

Beynəlxalq Elmi Konfransın materialları. Bakı, Elm və təhsil, 
2021, 464 səh.  

 
Kitabda AMEA Folklor İnstitutunun Folklor və yazılı ədəbiyyat 

şöbəsinin təşkilatçılığı ilə Bakı şəhərində 21-22 iyun 2021-ci il 
tarixində keçirilən “Nizami və Nəvai irsinin mif və folklor qaynaqları” 
mövzusunda Beynəlxalq Elmi Konfransın materialları toplanmışdır. 

  
folklor.az 

 

N 4603000000 Qrifli nəşr  
    N-098-2021 

         
© Folklor İnstitutu, 2021 

 



3 
 

KONFRANSIN TƏŞKİLAT KOMİTƏSİ 
Sədarət: 
Akad. İsa Həbibbəyli – AMEA-nın vitse-prezidenti, Nizami     

Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutunun direktoru 
Akad. Muxtar Kazımoğlu-İmanov – AMEA Folklor 

İnstitutunun direktoru 
 
Elmi heyət (əlifba sırası ilə): 
Afaq Ramazanova – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor İnstitu-

tunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Ağaverdi Xəlil – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor İnstitutunun 

şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Almaz Ülvi – Fil.e.d., AMEA Nizami Gəncəvi adına Ədəbiy-

yat İnstitutunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Ataəmi Mirzəyev – Fil.e.d., AMEA Nizami Gəncəvi adına 

Ədəbiyyat İnstitutunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Cəlal Qasımov – Fil.e.d., prof., AMEA Folklor İnstitutunun 

şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Elçin Abbasov – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor İnstitutunun 

elmi katibi (Azərbaycan) 
Elxan Məmmədli – Fil.ü.f.d., AMEA Folklor İnstitutunun 

şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Entela Muço – Doç.Dr., Albaniya Baş Arxivlər İdarəsi Türk 

Əlyazmalar şöbəsinin müdiri (Albaniya)  
Əfzələddin Əsgər – Fil.e.d., AMEA Folklor İnstitutunun şöbə 

müdiri (Azərbaycan) 
Əli Şamil – AMEA Folklor İnstitutu direktorunun xarici 

əlaqələr üzrə müşaviri (Azərbaycan)  
Əziz Ələkbərli – Fil.e.d., AMEA Folklor İnstitutunun aparıcı 

elmi işçisi (Azərbaycan) 
Fidan Qasımova – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor İnstitu-

tunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Füzuli Bayat – Fil.e.d., prof., AMEA Folklor İnstitutunun 

şöbə müdiri (Azərbaycan) 
Hamza Koç – Dr.Öğr.Üyesi, Giresun Universiteti, Türk Dili 

və Ədəbiyyatı bölümü (Türkiyə) 



4 
 

İlkin Rüstəmzadə – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor 
İnstitutunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 

İslam Sadıq – Fil.e.d., AMEA Folklor İnstitutunun aparıcı 
elmi işçisi (Azərbaycan) 

Jabbar Esenkul – Prof.Dr., Özbəkistan Ədəbiyyat Muzeyinin 
direktoru (Özbəkistan) 

Kamil Allahyarov – Fil.e.d, prof., Nizami Gəncəvi adına 
Milli Azərbaycan Ədəbiyyatı Muzeyi (Azərbaycan) 

Katerina Teleşun – Doç.Dr., Taras Şevçenko adına Kiyev 
Milli Universiteti (Ukrayna)  

Mehmet Fatih Köksal – Prof.Dr., Kültür Universiteti, Türk 
Dili və Ədəbiyyatı bölümü (Türkiyə) 

Məhəmməd Rza Heyət – Dr., Çağdaş Türk Ləhcələri və 
Ədəbiyyatları bölümü (İran İslam Respublikası) 

Nailə Rəhimbəyli – Sən.e.d., prof., AMEA Folklor İnstitu-
tunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 

Nizami Muradoğlu (Məmmədov) – Fil.e.d., AMEA Folklor 
İnstitutunun baş elmi işçisi (Azərbaycan) 

Nüşabə Araslı – Fil.e.d., prof., AMEA Nizami Gəncəvi adına 
Ədəbiyyat İnstitutunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 

Ramazan Qafarlı – Fil.e.d., prof., AMEA Folklor İnstitutu-
nun şöbə müdiri (Azərbaycan) 

Ramiz Əskər – Fil.e.d., prof., Bakı Dövlət Universiteti 
(Azərbaycan) 

Rza Xəlilov – Fil.ü.f.d., dos., AMEA Folklor İnstitutunun şöbə       
müdiri (Azərbaycan) 

Seyfəddin Rzasoy – Fil.e.d., prof., AMEA Folklor İnstitu-
tunun şöbə müdiri (Azərbaycan) 

Şerife Ağarı – Dr.Öğr.Üyesi, Karabük Universiteti, Türk Dili 
və Ədəbiyyatı bölümü (Türkiyə) 

Vüsalə Musalı – Prof.Dr., Kastamonu Universiteti, Türk Dili 
və Ədəbiyyatı bölümü (Türkiyə)   

Katiblik:  
Gülnar Osmanova – Fil.ü.f.d., AMEA Folklor İnstitutunun 

Folklor və yazılı ədəbiyyat şöbəsinin aparıcı elmi işçisi



5 
 

AÇILIŞ MƏRUZƏLƏRİ 
 
 

NİZAMİ VƏ NƏVAİ İRSİNDƏ MİF VƏ FOLKLORDAN 
GƏLƏN BƏZİ ÜMUMİ CƏHƏTLƏR 

 
Muxtar KAZIMOĞLU-İMANOV 

Akademik, AMEA Folklor İnstitutunun direktoru 
 

Hörmətli konfrans iştirakçıları! 
Bildiyiniz kimi, bu il Nizami Gəncəvinin 880, Əlişir Nəvai-

nin 580 illiyi tamam olur. Bu münasibətlə həm Azərbaycan 
Respublikası Prezidentinin, həm də Özbəkistan Respublikası 
Prezidentinin sərəncamı var. Həmin sərəncamlar işığında Azər-
baycanda, Özbəkistanda, eləcə də dünyanın ayrı-ayrı ölkələrində 
müxtəlif tədbirlər keçirilir. Bizim bugünkü konfransımız həmin 
tədbirlərdən biridir. Azərbaycan və Özbəkistan alimlərinin işti-
rakı ilə keçirilən bu konfransda Nizami və Nəvai irisnin mif və 
folklor qaynaqları ətrafında fikir mübadiləsi aparmaq başlıca 
məqsəd kimi nəzərdə tutulub. 

Folklor mədəniyyətin elə bir sahəsidir ki, burada milliliklə 
bəşərilik son dərəcə təbii şəkildə qaynayıb-qarışır. Əgər biz fik-
rimizi əsaslandırmaq üçün folklorun əsas qollarından biri olan 
xalq ədəbiyyatına müraciət etsək, bu ədəbiyyatda milliliyi, hər 
şeydən qabaq, ana dilinin zəngin ifadə imkanlarında axtarma-
lıyıq. Şifahi ədəbiyyat nümunələrində xalq danışıq dilinin ifadə 
imkanları, xüsusən ideomatik tərkibi o qədər zəngin və qabarıq-
dır ki, həmin nümunələri (daha çox isə nəzmlə olan nümunələri) 
bəzən başqa dillərə tərcümə etmək çətinlik törədir. Şübhə yox-
dur ki, folklorun yazılı ədəbiyyata təsirindən danışanda da dil 
amilindən yan keçmək olmur, sənətkarın ədəbi irsində xalq danı-
şıq dilindən gələn elementləri üzə çıxarmaq yazıçı və folklor 
məsələsinin araşdırılmasında nəzərə alınan istiqamətlərdən biri-



6 
 

nə çevrilir. Əsərlərinin böyük əksəriyyətini, o cümlədən poema-
larını türk dilində yazan Nəvaidə xalq danışıq dilindən gələn ele-
mentləri axtarıb üzə çıxarmaq o qədər də çətin deyil. Başlıca 
çətinlik Nizami irsində ana dilinin izlərini axtarmaqdadır. Fakt-
lar göstərir ki, Nizami öz əsərlərini farsca yazsa da, bu qüdrətli 
sənətkarın ədəbi irsində ana dilindən gəlmə elementlərə də rast 
gəlirik. Həmin elementləri bir neçə istiqamətdə izləmək olar: 1) 
ana dilinə məxsus sözlər işlətmək (ozan, muncuq, gərdək, alaçıq, 
yaylaq, tutmac, sancaq – bayraq mənasında, tutuq – pərdə məna-
sında və s.); 2) gözə gəlmək, gözdəymə, quş dili və s. kimi ifa-
dələrin kalka üsulu ilə qarşılığını vermək (çeşmrəsidəki, çeşm-
zəde, morğzəban); 3) fars dilində türk atalar sözü və məsəllə-
rindən (qurdla quzu bir yerdə otlayır; doşab almışam, bal çıxıb; 
heç kəs öz ayranına turş deməz; kələklə gələn küləklə gedər və 
s.) istifadə etmək. Bütün bu kimi faktlar tədqiqatçılara əsas verib 
ki, onlar farsca yazan Nizaminin doğma dilə və folklora qırılmaz 
tellərlə bağlı olmasından ürəkdolusu bəhs edə bilsinlər. 

Nizami ədəbi məktəbinin qüdrətli davamçılarından biri 
olan, Nizami ənənəsi əsasında “Xəmsə” yaradan Nəvainin ən 
böyük xidmətlərindən biri türkdilli yazılı ədəbiyyatın formalaşıb 
təşəkkül tapmasına əsaslı şəkildə təsir göstərməsidir. “İki dilin 
müqayisəsi” adlı əsərində ifadə imkanlarına görə türk dilinin 
fars dilindən geri qalmadığını, hətta bir çox məqamlarda fars 
dilini üstələdiyini zəngin faktlarla elmi şəkildə sübuta yetirən 
Nəvai özünün ədəbi dil sahəsindəki rolunu nəzərdə tutaraq yazır: 
“Mən türk dilinin bəlağətini, incəliyini, yetkinliyini və geniş-
liyini göstərdim. Türk xalqının söz ustalarına böyük bir həqiqəti 
sübut etdim: onlar doğma dillərinin önəmindən, ifadə imkan-
larından agah oldular və beləliklə, farsca yazan həmkarlarının öz 
doğma dillərinə ikrahla yanaşmalarına son qoydum”. Əlişir 
Nəvai türk dilində yazmağa bir ədəbiyyat hadisəsi kimi bax-
maqla kifayətlənmir və anadilli ədəbiyyatı xalqın formalaşması-
nın mühüm yollarından biri kimi dəyərləndirir: “Cahanda türk 
ədəbiyyatı bayrağını qaldırmaq sürətiylə türkləri tək millət 



7 
 

halına gətirdim. Heç ordum olmadığı halda Çin sınırına və Təb-
rizə qədər bütün türk və türkmən ellərini sırf divanımı gön-
dərmək sürəti ilə fəth etdim. Hatifdən gələn bir səs mənə: «Sən 
qılıncsız olaraq və yalnız qələminlə türk millətinin qəlbini fəth 
edəcəksən, onları tək bir millət yapacaqsan”, – dedi”.  

Nizami və Nəvai yaradıcılığında mif və folklordan gələn 
ümumi cəhətlər sırasında insan və cəmiyyət münasibətlərinin 
ifadəsi xüsusi yer tutur. Təsadüfi deyil ki, bir çox tədqiqatçılar 
“Yeddi gözəl” poemasındakı Bəhramın təbiətə, heyvanlar alə-
minə münasibətini diqqət mərkəzinə çəkiblər və “Dədə Qorqud” 
dastanındakı Bəkil surəti ilə müqayisə olunan Bəhram Gurun 
timsalında təbiət hamisinin təsvir olunması qənaətinə gəliblər. 
Bu cür təbiətə bağlılıq, heç şübhəsiz, Nəvainin “Yeddi səyyarə” 
poemasındakı Bəhram obrazında da özünü göstərir. 

Məlum məsələdir ki, mifoloji düşüncənin əsas əlamətlərin-
dən biri insanın özünü təbiətdən ayrı təsəvvür etməməsi, tə-
biətdə insanaxas cəhətlər görməsidir. Nizami və Nəvai “Leyli-
Məcnun”larında bu cür təsəvvürün müəyyən izlərinin olduğunu 
inkar etmək çətindir. Doğrudur, həm Nizami, həm də Nəvai 
Məcnununda heyvanlarla ünsiyyət bağlamaq mövcud cəmiyyətə 
etiraz etməyin bir göstəricisidir. Amma onu da unutmaq olmaz 
ki, bu etiraz mifdən gələn insan və təbiət ayrılmazlığı ideyasının 
bədii ifadəsinə mane olmur, əksinə, imkan yaradır. 

Həm Nizami, həm də Nəvai romantik sənətkardır. Romantik 
ədəbiyyatın prinsiplərinə uyğun olaraq bu sənətkarlar qeyri-adi 
hadisələrə və qeyri-adi qəhrəmanlara müraciət edirlər. Nizami 
və Nəvai qəhrəmanlarında (məsələn, Şirin, Fərhad, Məcnun, 
İskəndər kimi obrazlarda) ideal qəhrəmanlara məxsus cəhətlərin 
müşahidə edilməsi tamamilə təbiidir. Nizami və Nəvainin qüd-
rəti ondadır ki, bu sənətkarlar romantik sənət meyarları ilə təq-
dim etdikləri qeyri-adi qəhrəmanları birtərəfli təsvir etmək yolu 
tutmurlar, daxili ziddiyyətləri baş qəhrəmanların əsas xüsusiy-
yətlərindən biri kimi götürürlər. Xosrov, Şirin, Bəhram, İskəndər 
və b. qəhrəmanlarda daxili ikiləşmə əlamətləri Nizami və Nəvai 



8 
 

“Xəmsə”lərində səciyyəvi cəhətlər sırasına daxil olur. Bu cür 
ikiləşmə əlamətlərinin kök etibarilə mifoloji düşüncəyə gedib 
çıxdığı isə danılmaz bir həqiqətdir. Məsələ burasındadır ki, 
mifoloji düşüncə sistemində qəhrəman və antiqəhrəman, qəhrə-
man və yalançı qəhrəman modeli vardır. Daha çox əkizlər mifi-
nə əsaslanan bu modeldən klassik romantik ədəbiyyatda, o 
cümlədən Nizami və Nəvai poemalarında özünəməxsus şəkildə 
istifadə olunur. Nizami və Nəvai poemalarında geniş yer tutan 
dialoqlar müxtəlif dünyagörüşlü və müxtəlif təbiətli obrazların 
qarşılaşması şəklində özünü göstərdiyi kimi, eyni obrazın öz-
özü ilə daxili mükaliməsi şəklində də özünü göstərir. Nəticədə 
Nizami və Nəvai yaradıcılığında daxili təkamül prosesi keçirən 
mürəkkəb təbiətli qəhrəmanlar ortaya çıxır. 

Hörmətli konfrans iştirakçıları! 
Belə hesab edirəm ki, bizim bugünkü konfrans mif və folk-

lor müstəvisində Nizami və Nəvai yaradıcılığının az öyrənilmiş 
tərəflərinə işıq salacaq və konfransda oxunan məruzələr yeni-
yeni araşdırmalara rəvac verəcəkdir.  

     



9 
 

MİLLİ-MƏNƏVİ ÖZÜNÜDƏRK VƏ DÜNYƏVİLİK: 
NİZAMİ GƏNCƏVİDƏN ƏLİŞİR NƏVAİYƏDƏK 

 
İsa HƏBİBBƏYLİ 

Akademik, AMEA-nın vitse-prezidenti,  
Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutunun direktoru 

 
Azərbaycanda Nizami Gəncəvi və Özbəkistanda Əlişir Nə-

vai türk-müsəlman dünyası ədəbiyyatının və dünya mədəniyyə-
tinin qüdrətli yaradıcılarıdır. 2021-ci ildə Azərbaycanda Nizami 
Gəncəvinin 880, Özbəkistanda isə Əlişir Nəvainin 580 illik yu-
bileylərinin qeyd olunması dünya miqyaslı böyük ədəbiyyat və 
mədəniyyət hadisəsidir. 

Azərbaycan Respublikasının Prezidenti cənab İlham Əliyevin 
Sərəncamı ilə 2021-ci il “Nizami Gəncəvi ili” elan olunması ilə 
əlaqədar olaraq ölkəmizin elm, təhsil və mədəniyyət müəs-sisə-
lərində, o cümlədən Milli Elmlər Akademiyasında müxtəlif təd-
birlər həyata keçirilir. Məlumat üçün bildirim ki, Türkiyədə çap 
olunan “Qardaş qələmlər” jurnalının 2021-ci ilin iyun ayı sayı 
Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutunun əməkdaşlarının 
təqdim etdiyi materiallar əsasında bütövlükdə Nizami Gəncəviyə 
həsr olunmuşdur. Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutu 
2018-ci ildən etibarən Gürcüstan Elmlər Akademiyasının Şota 
Rustaveli adına Gürcü Ədəbiyyatı İnstitutu ilə Kembric Universi-
tetinin iştirakı əsasında “Qafqaz renessansı: Nizami Gəncəvi və 
Şota Rustaveli” mövzusunda ortaq layihə həyata keçirmişdir. 
2020-ci ildə həmin layihə bitmiş, layihə əsasında hazırlanan kitab 
2021-ci ildə gürcü və ingilis dillərində çap edilmişdir. Hazırda 
Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasının Nizami Gəncəvi adına 
Ədəbiyyat İnstitutu bir çox dövlətlərdəki səfirlərimizlə əlaqələr 
saxlayır, Avropada və Asiya ölkələrində, hətta Cənubi Amerikada 
da yəqin ki, sentyabr ayına qədər Nizami Gəncəvi ilə bağlı müx-
təlif kitablarımız çap olunacaqdır. Tatarıstan Elmlər Akademiyası 
özünün elmi məcmuələrində Nizami Gəncəviyə həsr olunmuş 



10 
 

yazıları çap etdirməkdə davam edir. Böyük Azərbaycan şairi Ni-
zami Gəncəvi ölkəmizdən kənarda konfranslar vasitəsilə də geniş 
təbliğ olunur. Diaspor təşkilatları ilə də geniş əlaqələr qurulur, 
Nizami Gəncəvi irsi dünyaya yenidən çatdırılır. Məqsədimiz dün-
yaya Nizami Gəncəvini böyük Azərbaycan şairi kimi tanıtmaqdan 
ibarətdir. Müstəqillik dövrü bunun üçün geniş imkanlar yaradır. 
Nizami Gəncəvinin Azərbaycan şairi olması gerçəkliyini dünyaya 
təqdim etməyi özümüzə borc bilirik.  

Nizami Gəncəvi haqqında indiyə qədər keçirilən tədbirləri-
mizdə, onlayn formatda təşkil edilən konfranslarımızda iki ölkə 
daha yaxından iştirak etmişdir. Bunlardan biri qardaş Türkiyə 
Cümhuriyyəti ikincisi isə Özbəkistan Respublikasıdır. AMEA 
Ədəbiyyat İnstitutu bu ilin fevral ayında Nizami Gəncəvinin 880, 
Əlişir Nəvainin 580 illiyinə həsr olunmuş “Nizami və Nəvai” Bey-
nəlxalq elmi konfransı keçirmişdir. Bu konfransda Daşkənd özbək 
Dili və Ədəbiyyatı Universiteti, Özbəkistan Elmlər Akademiyası-
nın Dil və Ədəbiyyat İnstitutu və digər tədqiqat İnstitutları da 
iştirak edirdilər. Nizami Gəncəvi və Əlişir Nəvaini biz ədəbiyyat 
aspektindən öyrəndik, hər iki şairin “Xəmsə” yaradıcılığını mü-
qayisə etdik. Burada bir xoş xəbəri də bugünkü konfransın iştirak-
çılarına çatdırmaq istəyirəm ki, Əlişir Nəvainin “Xəmsə”si Azər-
baycan dilinə tərcümə edilmişdir. Əlişir Nəvai “Xəmsə”sini dilimi-
zə Bakı Dövlət Universitetinin professoru Ramiz Əskər çevirmişdir 
və həmin “Xəmsə” çap olunmaq ərəfəsindədir. Nizami Gəncəvinin 
də “Xəmsə”si özbək dilinə çevrilmiş və Özbəkistanın xalq şairi 
Camal Kamalın etdiyi bu tərcümə Özbəkistanda nəşr olunmuşdur.  

Dahi Azərbaycan şairi Nizami Gəncəviyə həsr olunan təd-
birlərdə Özbəkistandan olan həmkarlarımız yaxından iştirak 
edirlər. Nizami “Xəmsə”sini özbək dilinə çevirən, nəşr etdirən 
özbək qardaşlarımız eyni zamanda nizamişünaslığın aktual mə-
sələləri ilə məşğul olurlar və onlayn formatda təşkil edilən kon-
franslarımızda mühüm fikirlər bildirir, fərdi yanaşma nümayiş 
etdirirlər. Özbək alimləri ilə Azərbaycan alimlərinin Nizami 
Gəncəviyə və Əlişir Nəvaiyə münasibəti eynidir. Bizim xalq şai-



11 
 

rimiz Səməd Vurğunun maraqlı bir sözü vardır. O deyib ki, əgər 
biz Əlişir Nəvainin Özbəkistanda doğulmasını bilməsəydik, onu 
Azərbaycan şairi hesab edərik. XX əsrin əvvəllərinə qədər Əlişir 
Nəvai Azərbaycan şairi kimi oxunmuşdur və məşhur olmuşdur. 
Bu, Azərbaycan xalqının özbək şairinə dərin məhəbbətini, ona 
olan sevgisini, yüksək münasibətini ifadə edir. Əlişir Nəvai Şər-
qin nəhəng sənətkarlarından biridir. Əlişir Nəvai, ümumiyyətlə, 
dünya ədəbiyyatını zənginləşdirən ustad şairdir.  

Nizami Gəncəvi də dünyanı fəth etmiş böyük sənətkardır. Ma-
kedoniyalı İsgəndər dünyanı qılıncı ilə, Nizami Gəncəvi isə qələmi 
ilə fəth etmişdir. Nizami Gəncəvi Azərbaycan ədəbiyyatının Make-
doniyalı İsgəndəridir. Fikrimcə, Əlişir Nəvai də özbək ədəbiyya-
tının Nizami Gəncəvisidir. Əlişir Nəvainin “Xəmsə”si türk dilində 
yazılmasına görə tamamilə orijinal ədəbi abidədir. Əgər ümu-
miyyətlə, “Xəmsə” adlı ilk 5 poemanı Nizami Gəncəvi yaratmışsa, 
türk dilində birinci “Xəmsə”ni isə Əlişir Nəvai yaratmışdır. Əlişir 
Nəvai türkcə “Xəmsə” yazmaq ənənəsinin əsasını qoymuşdur.  

Məlum olduğu kimi, Nizami Gəncəviyə Şeyx Nizami Gəncəvi 
deyilir. O, “Şeyx” təxəllüsünü qüdrətli şair və mütəfəkkir olmasına 
görə qazanmışdır. Nizami Gəncəvi müqəddəs kitabımız Qurani-
kərimi yaxşı bilmişdir. Bunu Nizaminin bütün poemalarında yer 
almış islami motivlərdən aydın surətdə görmək mümkündür. Bu-
nunla belə Nizami Gəncəvi dünyəvi sənətkardır. O, eyni zamanda 
böyük mütəfəkkirdir. Nizami yaradıcılığında fizika, kimya, tibb, 
astronomiya və başqa elmlərlə bağlı fikirlər geniş yer tutur. Akade-
miyada illərdən bəri “Fizika və lirika” silsiləsindən keçirdiyimiz 
növbəti konfransı Nizami Gəncəviyə həsr edəcəyik. Yəni “Nizami 
Gəncəvi yaradıcılığında fizika və lirika” mövzusunda konfrans 
təşkil etməyə hazırlaşırıq. Həmin konfransda elm və poeziya 
məsələlərindən bəhs olunacaqdır. Artıq Nizami Gəncəvi adına 
Ədəbiyyat İnstitutu və Şamaxı Astrofizika Rəsədxanası konfrans 
üçün məruzələr təqdim etmişdir, başqa məruzələr də təqdim 
ediləcəkdir. Düşünürük ki, sentyabr ayında həmin elmi konfransı 
Şamaxı Astrofizika Rəsədxanasında keçirmək mümkün olacaqdır. 



12 
 

Nizami Gəncəvi öz dövrünün böyük alimidir. Eyni sözləri Əli-
şir Nəvai haqqında da demək olar. Nəvai də böyük şair olmaqla bə-
rabər, həm də görkəmli alimdir. Nizami Gəncəvi kimi Əlişir Nəvai 
də həkim Əlişir Nəvai kimi qəbul olunur. Əlişir Nəvainin əruz 
elminə, dilçiliyə dair əsərləri Şərq ölkələrində geniş yayılmışdır. 

Bir məsələni də qeyd edim ki, Nizami Gəncəvi saraya get-
məmiş, amma Atabəylər dövlətini müdafiə etmişdir. Nizamiyə 
görə, xalq o zaman xoşbəxtdir ki, onun qüdrətli dövləti olsun. 
Nizami Gəncəvi dövlətçilik tərəfdarı olmuş, qüdrətli dövlətçiliyi 
ilhamla tərənnüm etmişdir. Əlişir Nəvai isə həm dövlət xadimi 
olmuşdur, həm də əsərlərində Nizami Gəncəvi kimi dövlətçiliyə 
yüksək qiymət vermişdir. Sanki Əlişir Nəvai Nizami Gəncəvinin 
dövlətçilik konsepsiyasını həyata keçirmişdir.  

Nizaminin əsərləri türk sözləri, Azərbaycan xalqına məxsus 
atalar sözü və zərbi-məsəllərlə zəngindir. Nizaminin, eləcə də 
Əlişir Nəvainin əsərlərinin mifologiya və folklora bağlı olması 
bu sənətkarların mənsub olduqları xalqların soykökü ilə əlaqədar 
olmasından irəli gəlir. Nizami Gəncəvi Azərbaycan deməkdir. 
Əlişir Nəvai də Özbəkistan deməkdir.  

Folklor İnstitutunun təşkil etdiyi beynəlxalq konfransı Niza-
mi Gəncəvi və Əlişir Nəvai irsini, bu irsin milli köklərə bağlılı-
ğını və dünya əhəmiyyətini öyrənmək və təbliğ etmək baxımın-
dan aktual hesab edirəm. Qeyd edim ki, Nizami Gəncəvi və 
Əlişir Nəvainin bu istiqamətlərdə kifayət qədər araşdırılmadığı 
qənaətindəyəm. Daha doğrusu, həmin istiqamətlər müstəqillik 
epoxasının düşüncəsi işığında arzu olunan səviyyədə araşdırıl-
mamışdır. Bu problemlər məhz müstəqilliyin bizə təlqin etdiyi 
mətləblərdir. Həmin mövzuların geniş şəkildə tədqiq olunması 
Nizami və xalq, Nəvai və milli düşüncə məsələlərini öyrənmək 
üçün çox böyük əhəmiyyətə malikdir. 

Azərbaycanda Əlişir Nəvainin 580, Özbəkistanda isə Niza-
mi Gəncəvinin 880 illiyinin geniş qeyd olunması xalqlarımız və 
ölkələrimiz arasındakı dostluq, qardaşlıq və əməkdaşlıq sahə-
sindəki qarşılıqlı əlaqələrin reallığı və təntənəsidir. 



13 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN MİLLİ VƏ ƏDƏBİ KİMLİYİ: 
MÜBAHİSƏLƏR, HƏQİQƏTLƏR 

 
Cəlal QASIMOV 

Filologiya elmləri doktoru, professor 
AMEA Folklor İnstitutu 

filoloq@mail.ru  
 

Hər bir insan üçün onun milli 
mənsubiyyəti onun qürur 

mənbəyidir. Mən həmişə fəxr 
etmişəm, bu gün də fəxr edirəm ki, 

mən azərbaycanlıyam. 
Heydər Əliyev 

 
Nizaminin milli kimliyi 

İnsanı kamil və azad, cəmiyyəti xoşbəxt, idarəçiliyi ədalətli, 
eşqi ilahi xarakterli görmək istəyən və əsərlərində bu keyfiyyət-
ləri bəşəri ideala çevirən, fenomenal şəxsiyyət Nizami Gəncə-
vinin 800 illik yubileyində çıxış edən Rusiya Proletar Yazıçıları 
İttifaqının rəhbəri Aleksandr Fadayev (1901-1956) demişdir ki, 
“kim deyir Nizami Gəncəvi farsdır, kim deyir Nizami Gəncəvi 
azərbaycanlıdır yalandır, Nizami Gəncəvi rusdur”. O, bu sözlərə 
gülən yubiley iştirakçılarına üzünü tutaraq deyir. “Dayanın, mən 
hələ sözümü bitirməmişəm. Gəlin görək dünyada ikinci bir Gən-
cə şəhəri varmı. Gəncə Azərbaycan şəhəridir. Deməli, Nizami 
Gəncəvi azərbaycanlıdır və azərbaycanlı olaraq qalacaqdır.”  

Yeri gəlmişkən onu da qeyd etməliyik ki, bəziləri N.Gən-
cəvini farslaşdırmaq üçün Gəncənin də XII əsrdə İran şəhəri oldu-
ğunu iddia edirdilər. Faktlar göstərir ki, həmin dövrdə nəinki 
Gəncə İranın, əksinə, İran Səlcuq dövlətinin bir hissəsi idi. 

O zaman Səlcuqlar elə bir qüdrət sahibi idi ki, nəinki İran, 
hətta bir çox dövlətlər ondan çəkinirdi. Bu da inkar edilməz 
faktdır ki, həmin illərdə Gəncə Azərbaycan Atabəylərinin pay-
taxtı idi. Göründüyü kimi, Gəncənin İran şəhəri olması kimi 



14 
 

saxta uydurmalar elmi araşdırmalar qarşısında nəinki təsdiqini 
tapır, əksinə, əsassız olduğu isbata yetirilir. 

Mətləbdən uzaqlaşmadan deməliyik ki, Nizami Gəncəvinin 
milli kimlik məsələsinə münasibət bildirən yazıçı Nikolay Tixo-
nov isə 22 sentyabr 1947-ci ildə “Pravda” qəzetində nəşr etdir-
diyi məqaləsində yazırdı: “Aydındır ki, Nizami farsca yazıb. 
Azərbaycan xalqının düşmənləri olan burjua tarixçiləri, İran 
milliyyətçiləri tərəfindən Nizaminin fars şairi kimi qələmə veril-
məsi və Azərbaycanla əlaqəsinin olmaması faktı ilk dəfə deyil, 
ancaq bu həyasız yalan heç kimi aldada bilmədi” (16). 

A.Fadayev və ya N.Tixonovdan fərqli olaraq həmin illərdə 
bəzi sovet şərqşünasları Nizamini daha çox fars şairi kimi tanıyır 
və tanıdırdı. Belə sovet şərqşünaslarının siyasi konyukturasına 
əsas verən ən böyük amil isə mütəfəkkir şairin fars dilində 
yazması idi. Məsələlərə bu məntiqlə yanaşsaq, onda gərək VIII- 
XIV əsrə qədərki ərəb-fars ədəbiyyatından imtina edək və həmin 
ədəbi irsi ərəb-fars ədəbiyyatı, onların müəlliflərini isə milliyətcə 
ərəb və ya fars adlandıraq. Yəni belə olduğu təqdirdə “Divani-
lüğət-it-türk”ü ərəb elminin ən böyük əsəri, onun müəllifi Mah-
mud Kaşqarini isə ərəb adlandıraq. Məsələnin bu cür qoyuluşu 
elmi olmadığı üçün sadəlövh və gülməli görünür. Bu gün dün-
yanın bir çox ölkələri ingiliscə danışır və yazır. Məgər onlar in-
gilisdirlər? Əlbəttə, onlar ingilis deyil, sadəcə ingilisdillidirlər. 

Göründüyü kimi, Nizami Gəncəvinin milli kimliyi məsələsi 
keçən əsrin 30-40-cı illərində dahi şairin 800 illik yubileyi ərə-
fəsində günün ən aktual problemlərindən idi. Təəssüf ki, Azər-
baycan nizamişünaslığı milli kimlik uğrunda elm müstəvisində 
aparılan savaşda hələ də öz sözünü axıra kimi deyə bilməyib. 
Daha doğrusu, Nizaminin kimliyi məsələsini 800 illikdə olduğu 
kimi, ötən 80 il müddətində də mübahisə predmeti şəklində elmi 
dövriyyəyə gətirmək istəyənlər olub və var. Hesab edirik ki, 
2021-ci ilin Prezident sərəncamı ilə “Nizami Gəncəvi ili” elan 
olunması bu problemin çözülməsi işinə də təkan verəcək, bir 
çox qaranlıq mətləblərin üzərinə işıq çilənəcəkdir. 



15 
 

Yuxarıda deyilənlərdən aydın görünür ki, farslar və ermənilər, 
eləcə də bəzi tədqiqatçılar Nizami Gəncəvini əsasən fars dilində 
yazdığına görə fars, azərbaycanlılar və türklər, eləcə də bir çox elm 
adamları isə Gəncəli olduğuna görə azərbaycanlı adlandırmışlar. 
Fikrimizcə, hər iki arqumet (fars dilində yazmaq və gəncəli olmaq 
faktı) dünya şöhrətli şairin milli kimliyini müəyyənləşdirmək üçün 
o qədər də elmi məntiqə söykənən, tam əsaslandırılmış dəlil deyil. 

Əvvəla, IX-XIII əsrlərdə Şərqin görkəmli simalarının hamı-
sı fars dilində yazmışdır. Bunun əsas səbəbi fars dilinin poeziya 
dili olması ilə bağlı idi. Ona görə də bu dövrün mütəfəkkir 
şairlərini farsca yazdıqlarına görə fars kökənli elan etmək tama-
milə yanlışdır. Onların böyük bir qismi fars şairi deyil, farsdilli 
şairdir. Hər hansı bir şairin yabançı bir dildə yazması onun milli 
kimliyinə dəlalət etmir. 

Milli kimlik genetik kodla, əcnəbi dildə yazmaq isə daha çox 
düşdüyün mühit və şəraitlə bağlıdır. Akademik Teymur Kərimli 
“Nizami Gəncəvi dünya şöhrətli Azərbaycan şairidir” məntiqini 
tutarlı faktlarla sübuta yetirərək onu İran şairi kimi qələmə vermək 
istəyənlərə xitabən yazır: “Bəşər tarixində bir çox sənətkarların 
müəyyən obyektiv və subyektiv səbəblər üzündən öz doğma dilin-
də deyil, həmin regionda işlək olan dildə yazması faktına tez-tez 
təsadüf etmək olar. Məsələn, çin dili orta əsrlərdə uzun müddət Ko-
reya, Yaponiya və Vyetnamda ədəbi dil kimi işlənmişdir. XI-XII 
yüzilliklərə qədər Qərbi Avropa xaqlarının yeganə ədəbi dili latın 
dili olmuşdur. Bu proses indi də davam etməkdədir. Yaxın və Orta 
Şərqə gəlincə, burada VII-X əsrlərdə ərəb dili yeganə ədəbi dil ol-
duğundan, etnik cəhətdən iranlı olan İbn əl-Müqəffə, əs-Səalibi, ət-
Təbəri, eləcə də IX-X əsrlərdə ərəb xilafətinə daxil olan İran ərazi-
sindəki Tahiri, Səffari dövlətlərinin saray şairlərindən Xureymi, 
Mütəvəkkili və başqaları öz əsərlərini ərəb dilində qələmə almışlar. 
Bu cəhət həmin sənətkarları heç də İran ədəbiyyatından ayırmaq 
üçün əsas ola bilməz. Həmin dövrdə “əl-Azərbaycani” nisbəsi ilə 
tanınan Azərbaycan şairləri də ərəb dilində yazmışlar. Buradan 
belə nəticə çıxarmaq olar ki, yalnız fars dilində yazdığına görə 



16 
 

Nizamini və orta əsrlər Azərbaycan poeziya məktəbinin başqa 
böyük nümayəndələrini “İran şairi” (fars şairi) adlandırmaq 
qətiyyən düzgün deyildir. Necə ki, yuxarıda adlarını çəkdiyimiz 
ərəbcə yazan farslar da ərəb ədəbiyyatına mənsub hesab olun-
murlar” (13). 

Deyilənlərə əlavə olaraq bildirməliyik ki, ən görkəmli şair-
lər bəzən öz təşəbbüsləri, bir çox halda isə hökmdarın sifarişi ilə 
əsərlər yazıblar. Verilən sifarişlərdə isə bir qayda olaraq poetik 
örnəklərin farsca yazılması tələb olunurdu. 

Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” poemasında Axsitanın 
məktubunda yazdığı: “Bu təzə gəlinə çəkəndə zəhmət, Fars-ərəb 
diliylə vur ona zinət...” fikirlərinə daxili etirazını bildirir və 
üsyanını acizanə şəkildə belə ifadə edirdi: 

Qulluq həlqəsinə düşdü qulağım, 
Qan vurdu beynimə, əsdi dodağım. 
Nə cürətim vardı ki, evdən qaçam. 
Nə də gözüm vardı, xəzinə açam. 

Həmin dövrdə Nizaminin və onun sələf və xələflərinin fars 
dilində yazması əsasən aşağıdakı amillərlə bağlı idi. Birincisi, 
fars dilinin Şərqdə poeziya dili olması. Vaxtı ilə görkəmli alim 
B.Çobanzadə yazırdı: “Nəvai zamanında Orta Asiya, Kiçik Asi-
ya, Hindistan birləşib bir aləm meydana gətirmişdi ki, bu aləmin 
irqi nöqteyi-nəzərdən siyasi və idari rəhbəri türk-moğol, elmi və 
mədəni rəhbərləri ərəblə fars idi” (3, 227). 

İkincisi, o dövrün kitabxanalarında (xüsusilə də saray və ya 
mədrəsə kitabxanalarında) fars və ərəbdilli ədəbiyyata daha çox 
üstünlük verilməsi. Bu dildə yazılan ədəbiyyatların şahların və 
vəzirlərin göstərişi ilə üzünün çoxaldılması, eləcə də digər ölkə-
lərə (hökmdarlara) göndərilməsi də unudulmamalıdır. Bu, bir tə-
rəfdən sənətkarın tanınmasına, digər tərəfdən isə onun əsərlərinin 
qorunmasına və gələcək nəsillərə çatdırılmasına zəmanət verirdi. 

Yeri gəlmişkən qeyd etməliyəm ki, müəyyən qüvvələr Nizami 
Gəncəvini farslaşdırmaqda və bəzən də kürdləşdirməkdə olduqca 
maraqlı idi. Mən burada akademik Kamal Talıbzadədən eşitdiyim 



17 
 

bir faktı da elmi dövriyyəyə gətirmək istərdim. Bir dəfə Kamal 
müəllim dedi ki, Azərbaycan Elmlər Akademiyasında “Böyük 
Sovet Ensiklopediyası” üçün Nizami Gəncəvi ilə bağlı rus dilində 
oçerk hazırlanmışdı. Həmin oçerkdə Nizami Gəncəvi hər yerdə 
“Velikiy Azerbaydjanskiy poet” kimi göstərilirdi. Sözügedən 
oçerkdə Stepan Şaumyanın oğlu Serqo Şaumyanın təkidi ilə Ni-
zami Gəncəvini “Velikiy persidskiy poet” kimi təqdim etməyə 
çalışırdılar, lakin həmin qüvvələrin bu çirkin niyyətləri baş tutmadı. 

Fikrimizcə, Serqo da, rus şərqşünasları da başa düşüləndi. 
Onlar türkün böyük tarixə və mədəniyyətə malik olmasını qəbul 
edə bilmir və ya etmək istəmirdilər. Bu, rusların imperiya xislə-
tindən, ermənilərin isə uydurma “Böyük Ermənistan” sayıqlama-
larından qaynaqlanırdı. Çünki onlar (sovet imperiyası və ermə-
nilər) özlərindən qədim heç kimi tanımır və tanımaq istəmirdilər. 

Azərbaycan şairi və mütəfəkkiri Nizami Gəncəvinin Bakıda 
abidəsinin qoyulması məsələsi də erməniləri qane etmirdi. Belə 
ki, 1941-ci il fevralın 17-də memarlar Sadıq Dadaşov, Mikayıl 
Hüseynov, Xalıq Əbdürrəhmanov və başqalarının, o cümlədən 
ermənilərin iştirakıyla Moskvada Nizaminin abidəsinin hazırlan-
ması ilə bağlı layihə sənədlərinə baxılır. Bakıda Nizaminin hey-
kəlinin necə olacağı mübahisə predmetinə çevrilir. Ermənilər və 
ermənipərəst qüvvələr israrla bildirirlər ki, əgər Nizaminin mi-
niatür rəsmi yoxdursa, o zaman onun Azərbaycan türkü olduğu-
nu təsdiq edən heykəli də müəmmalı olacaq. (“Xalq cəbhəsi” 
qəzeti. 2006, 29 iyul). Təəccüb doğuran odur ki, belə təxribatlar 
bu gün də davam edir. AMEA Mərkəzi Elmi Kitabxanasında 
Sərbəst İnformasiya Resursları şöbəsinin rəhbəri, araşdırmaçı 
jurnalist Elnur Eltürk dünyanın ən böyük onlayn ensiklopediyası 
olan Vikipediyada da belə təxribatlara yol verildiyini qeyd edir. 
O göstərir ki, Vikipediyanın rus dilində olan versiyası böyük 
Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvini fars poeziyasının klassiki 
(классик персидской поэзии) kimi təqdim edib. 

Məqalənin redaktə tarixçəsinə baxdıqda düzəliş edənlər ara-
sında Taron Saharyan, Ankax Hayastan və Zara-arush adlı istifa-



18 
 

dəçiləri görürük. Vikipediyadakı profillərdən Taron Saharyanın 
İrəvandan olduğu, digər iki istifadəçinin isə qondarma DQR-i 
dəstəklədiyi aşkarlanır. Redaktələr araşdırıldıqda təxribatın 
2014-cü ildə edildiyi üzə çıxır (15). 

Nizaminin milli kimliyi fars ədəbiyyatşünaslığında daha geniş 
vüsət almışdır. Belə ki, yalnız ayrı-ayrı tədqiqatlarda deyil, orta 
məktəb dərsliklərində də N.Gəncəvini fars ədəbiyyatının nüma-
yəndəsi təqdim edirlər. İran alimlərindən Vəhid Dəstgerdi Nizamini 
“dahi İran-fars şairi”, Səid Nəfisi “Nizami azərbaycanlı deyil, fars-
dır”, Əliəkbər Şəhabi “Dastanyazan İran şairi” kimi dünyaya tanıt-
mağa çalışırlarsa, Ə.Zərrinkub “Nizamini fars ədəbiyyatının incisi” 
adlandırır. Yeri gəlmişkən qeyd etməliyik ki, fars, alman, amerikan, 
italyan, fransız, alban, ingilis, çin... alimlərindən ciddi tədqiqatları 
ilə onun türk-azərbaycanlı olması qənaətinə gələnlər də az deyil. 

1930-1950-ci illərdə Nizaminin milli kimliyini gündəmə gəti-
rən bir çox azərbaycanlı yazarlar da olmuşdur ki, bunlardan ikisi 
barədə qısaca bəhs açmaq istərdim. Onlardan birincisi Səməd Vur-
ğun idi. Məlumdur ki, XII əsrin Axsitanı Nizamiyə, XX əsrin Qa-
carı isə Vaqifə türk dilində yazdıqlarına görə həqarətlə yanaşır. 
Hiddətini gizlədə bilməyən Nizami “Qulluq həlqəsinə düşdü qula-
ğım, Qanvurdu beynimə əsdi dodağım”, – deyirsə, Vaqif də “Sizin 
güldüyünüz çoban torpağı Nizamilər, Füzulilər yetirmiş”, – deyir. 
Doğrudur, Qacar M.P.Vaqifə heç vaxt fars dilində yaz deməmişdir. 

Səməd Vurğun 1930-cu illərdə N.Gəncəvini azərbaycanlı 
kimi təqdim etməklə elmi fikri xeyli qabaqlamışdır. Elmi fikir-
də, həm də ümumtürk dünyasında faktlı və predmetli şəkildə, 
inandırıcı dəlil və sübutlarla Nizaminin türk olduğunu sübut 
edən Məmməd Əmin Rəsulzadə olmuşdur. Onun “Azərbaycan 
şairi Nizami” adlı fundamental kitabı (Azerbaycan şairi Nizami. 
Milli Egitim Basımevi, Ankara, 1951) dediklərimizə sübutdur. 

Əlbəttə, bu siyahını uaztmaq da olar, lakin biz tədqiqatın 
qoyuluşuna uyğun olaraq yalnız birincilərdən – şairi fars elan 
edənlərdən bəhs açacağıq. Sözsüz ki, Nizamini farslaşdıran təd-
qiqatçılar mütəfəkkir şairin fars dilində yazdığına istinad edir və 



19 
 

məsələnin ciddiliyinə varmadan (bəzən isə vararaq) onun milli 
kimliyini danırdılar. Yuxarıda da dediyimiz kimi məsələ dil 
amili ilə bitmir, burada siyasi-ideoloji amillər və maraqlar da az 
rol oynamır. Bu məsələdə milli mənsubiyyət, milli və ədəbi kim-
lik amilləri mühüm əhəmiyyətə malikdir. Fikrimizcə, bunun 
üçün ən ciddi, mötəbər mənbə Nizami Gəncəvinin ədəbi irsidir. 
“Xosrov və Şirin” əsərində oxuyuruq: 

“Türklüyüm bu Həbəşdə heç getmir. 
Dadlı dovğaya xalq meyl etmir”. 

Bu misralarda türklüyündən qürurla söz açan şair bunu ötəri 
bir söz kimi deyib keçmir, onun bütün nəsil şəcərəsinə aid oldu-
ğunu da gizlətmirdi. Məsələn, bəzi mənbələrdə onun anasının 
kürd qızı olduğu iddia edilir. Lakin N.Gəncəvi bu xüsusda 
“Leyli və Məcnun”da belə yazırdı: “Gər madəri mən Rəiseyi-
qord, madər sifatənə piş-e-mən mord”. Yəni mənim anam Rəisə 
ana sifətində qarşımda dünyasını dəyişdi. Farslar bu “qord” sö-
zünü kürd kimi qələmə verirlər, halbuki igid kimi anlaşılmalıdır. 
Bəzi mənbələrdə isə “qord”, “qurd” kimi da işlənir ki, bu, türk-
lərdə geniş yayılan “qurd” tayfası anlamını verir. Yəni Nizami 
özü də anasının türk qızı olduğunu etiraf edir. 

Nizami Gəncəvi ata-babası haqqında daha konkret şəkildə belə 
deyirdi. “Pedər bər pedər mərməra türk bud” (Mənim ata-babam 
türk idi). Ata-babanın, zatın türk olması Nizaminin də türk-azərbay-
canlı olmasına möhür vurur və onun milli kimliyini müəyyənləşdirir.  

Nizaminin həyat yoldaşı haqqında da fikir ayrılığı vardır. 
Elmi mənbələrdə şairin üç dəfə evləndiyi bildirilir. Şairin ilk ev-
ləndiyi qadın Dərbənd hakiminin göndərmiş olduğu bir kəniz 
olmuşdur. Lakin o, Dərbənd gözəlinə – Afaqa kəniz kimi deyil, 
can yoldaşı kimi yanaşmış və onun erkən ölümü şairi çox sarsıt-
mışdır. N.Gəncəvi həyat yoldaşının (Afaq, Apağ, Appaq) milli 
mənsubiyyəti barədə yazırdı: 

Səbokoru çon bot-e qefçağ-e mən bud, 
Gəman oftad xod ke Afaq-e mən bud. 

Şair aydın şəkildə göstərir ki, “Çevik getməkdə, san qıpça-



20 
 

ğım idi, Sanardın ki, mənim Afaqım idi”. Deməli, onun Afaqı da 
qıpçaq türklərindən idi. 

Nizami Afaqdan olan oğlu Məhəmməd haqqında danışarkən 
ona “türküm” deyə xitab edirdi. Şair Allaha müraciətlə Afaqı 
“türküm”, Məhəmmədi isə “türkzadə” adlandıraraq “Xosrov və 
Şirin” əsərində yazırdı: 

Əgər şod torkəm əz xərgəh nəhani, 
Xodayə, torkzadəmva to dani. 
(Əgər türküm çadırdan gizlinə çəkildisə də, 
Xudaya, türk balasını sən özün qoru.) 

Deyilənlərdən aydın görünür ki, Nizami Gəncəvi təpədən-
dırnağa türk idi. Görkəmli nizamişünas alim, professor Rüstəm 
Əliyev Nizamini nəinki türk, türkçü adlandırırdı (14). 

Nizamini əsassız olaraq fars və ya kürd adlandırmaq 
məntiqə sığmır. Hər hansı bir şəxsin milli kimliyini müəyyənləş-
dirən əsas amillərdən biri də sənətkarın ədəbi kimliyidir. Profes-
sor S.Rzasoyun dediyi kimi: “Nizaminin Azərbaycan xalqına və 
ədəbiyyatına mənsubluğu, yaxud məsələnin daha geniş aspekti 
kimi, onun milli və ədəbi kimliyi məsələsi tədqiqatçılardan bu 
problemin həllinin uyğun metodoloji modelinin tapılmasını tələb 
edir. Mövcud yanaşmalarda kifayət qədər ağıllı məqamlar, 
aktual tezislər, ciddi postulatlar olsa da, problemin həllinin me-
todoloji sistemi bugünə qədər ortaya qoyulmamışdır. Bu, bir 
məqalənin həll edəcəyi məsələ olmasa da, onun ümumi kontur-
larına toxunmaq, əsas tezislərindən bəhs etmək mümkündür. 

...Bu məsələdə ilk növbədə milli kimliklə ədəbi kimliyin 
münasibətlərini aydınlaşdırmaq lazımdır. Çünki bunlar heç də 
həmişə bir-birini təsdiq etmir. Bu baxımdan: milli kimlik – 
yaradıcı şəxsin milli-etnik mənsubiyyəti; ədəbi kimlik – onun 
hansı milli-ədəbi maraqları təmsil etməsidir” (10, 9-10). 

 

Nizami Gəncəvinin ədəbi kimliyi 
Nizamişünas alim Nüşabə Araslı yazır ki, Nizami türkcə düşü-

nüb farsca yazmışdır. Məhz ona görədir ki, Nizaminin və Xaqaninin 



21 
 

əsərlərini oxuyan fars münəffərləri qeyd edirlər ki, bu əsərlərdən 
“buye tork miyayəd”, yəni bu əsərlərdən “türk qoxusu gəlir” (2, 6). 

Maraqlıdır ki, bəzi İran alimləri də N.Gəncəvini farsca yaz-
dığına görə fars şairi hesab etsələr də, “Əz asare-Nizami buye-
türk miyayəd” (“Nizaminin əsərlərindən türk iyi gəlir”) fikir-
lərini də söyləmək məcburiyyətində qalmışlar. Akademik Həmid 
Araslı isə bu xüsusda belə yazırdı: “Şairin kəndi soyuna, yəni 
türk xalqına böyük sevgisi bu xalqın zəngin folklorundan və 
ədəbi irsindən bacarıqla istifadə etməsi, əsərlərində türk kəlmə-
ləri kullanması, türk ata sözləri və deyimlərindən sık-sık istifadə 
etməsi onun türkcəyə tərcüməsini də kolaylaşdırmışdır” (1, 30). 

Bunlar şairin milli kimliyinə deyil, ədəbi kimliyinə verilən 
qiymətdir. Yuxarıdakılar onu deməyə əsas verir ki, Nizaminin 
milli kimliyi ədəbi, ədəbi kimliyi isə milli kimliyini inkar etmir, 
əksinə tamamlayır. Şairin “Xəmsə”sində, xüsusilə də “Yeddi 
gözəl” və “İskəndərnamə”də türkə və türklüyə olan məhəbbət, 
türk obrazını yaradarkən ona xüsusi nəvazişlə yanaşması aydın 
şəkildə görünür. Bu da şairin türk təəssübkeşliyinin ifadəsidir. 
Lakin türkə xüsusi hörmət və nəvazişlə yanaşmaq Nizamiyi bütün 
türkləri həmişə və hər yerdə müsbət və ya bütün hallarda haqlı 
obraz kimi yaratmağa sövq etmir. Yeri gəldikcə o, kiçik adam-
ların – Fitnənin, Kərpickəsən kişinin, Zahidin, qoca qarının... dili 
ilə dövrünün cahangirlərini tənqid atəşinə tutur, onları ədalətli 
olmağa dəvət edir. Məsələn, Nizami yaşlı bir qarının dili ilə türk 
hökmdarı Sultan Səncəri ədalətsiz işlərinə görə belə ittiham edir: 

Dağ kimi ucalmışdı bir zaman Türk dövləti, 
Sarmışdı məmləkəti ədaləti, şəfqəti. 
Sən yıxdın o şöhrəti, batıb getdi o ad-san, 
Demək, sən türk deyilsən, yağmaçı bir hindusan. 

Bu cəsarətli və uzaqgörən qarı Sultan Səncər kimi qüdrətli 
bir hökmdarı ədalətli olmağa çağırır. Onu yaddaşa – keçmişə 
dönməyə, türkün qüdrətli sərkərdələrinin ədalətli idarə üsuluna 
qayıtmağa çağırır. Və göstərir ki, əks təqdirdə “sən türk deyil-
sən, yağmaçı bir hindusan”. Deməli, Nizaminin nəzərində türk-



22 
 

lər yağmaçı deyil, qurucu olmuşlar. 
“İskəndərnamə” əsərində isə şair Şərqin fatehi olan İskən-

dəri Azərbaycana gətirərək, Bərdə hökmdarı Nüşabənin ağlı 
qarşısında baş əyməyə məcbur edir. Bunlar əsas verir deyək ki, 
N.Gəncəvi türkü və türkün dövlətçilik tarixini müdafiə edərkən 
onu kor-koranə həyata keçirmir, məsələlərə ayıq düşüncə ilə 
yanaşır. Kiçik adamların dili ilə şahları tənqid edir və ilk dəfə 
“şah qanundur” prinsipindən tamamilə uzaq olur və “qanun şah-
dır” tezisini irəli sürür.  

Nizaminin əsərlərində milli mənsubiyyəti şərtləndirən for-
malardan biri də onun türk xalqlarının folklorundan geniş isti-
fadə etməsidir. Şairin ədəbi kimliyinin formalaşmasında mühüm 
rol oynayan folklor iki istiqamətdə özünü qabarıq göstərir: 

1) Nizamidə folklor; 
2) Folklorda Nizami. 
Əlbəttə, belə bir təsnifatı, bəlkə də, bir çox yazarlar haqqında 

demək olar. Lakin etiraf etməliyik ki, bu məsələ Nizamidə daha 
qüvvətli və daha zəngindir. Nizaminin folklora və folklorun 
Nizamiyə təsiri məsələsi arasına bərabərlik işarəsi də qoymaq olar. 
Əvvəl Nizami, sonra isə folklor Nizamidən faydalanmışdır. Bu 
qarşılıqlı faydalanmadan ustalıqla yararlanan isə böyük və mütə-
rəqqi ədəbiyyatla yanaşı, yaxın və uzaq Şərq xalqları olmuşdur. 

Nizamini fars adlandıranlar bilməlidir ki, “Xəmsə” fars di-
lində yazılsa da, orada Azərbaycan xalqına məxsus kifayət qədər 
atalar sözü, zərbi-məsəllər, aforizmlər, əfsanələr, əsatirlər, 
inanclar və inamlar... vardır. Bunu onun bütün əsərlərində heç 
bir araşdırma aparmadan asanlıqla görmək olur. Ona görə də bu 
məsələyə geniş yer ayırmağı lüzumsuz hesab edirəm. 

Nizami Gəncəvi əsərlərində türk sözlərindən də geniş istifa-
də etmişdir. Tədqiqatçılar onun əsərlərində 120-dən çox türk sö-
zü olduğunu qeyd etmişlər. şairin işlətdiyi “çul”, “torba”, 
“yaylaq, “qışlaq”, “köç”, “alaçıq”, “dağ”, “çirkin”, “ancaq”, 
“qırmızı”, “dolma”, “ələk”, “çadır”, “tutmac” “kömək”, “tutuq”, 
“bilək”, “Tanrı” və başqa bu kimi ifadələr türk sözləridir. 



23 
 

Tanınmış tədqiqatçı alim İslam Sadıq yazır: “Ən maraqlı və 
əhəmiyyətli faktlardan biri də Bəhramın dilindən Allah sözünün 
əvəzinə Tanrı sözünün işlənməsidir ki, bunu heç vaxt nəzərdən 
qaçırmaq lazım deyil” (11, 84). 

Məlumdur ki, Azərbaycan folklorunda, eləcə də “Kitabi-
Dədə Qorqud” dastanında igid hakimiyyət kürsüsünə keçərkən 
və ya ad qazanarkən müəyyən qəhrəmanlıq göstərməli idi. 
“Yeddi gözəl” əsərinin qəhrəmanı Bəhram da hakimiyyətə gə-
lərkən taxt-tacını iki şirin arasından götürür. O, hesab edir ki, 
ona bu gücü və qüdrəti verən Tanrıdır: 

Şahlıqdan hiyləni tutmuşam uzaq, 
Tanrı duyğusudur qəlbimə dayaq (7, 18). 

Tanrı ərəb-fars təfəkküründə deyil, türk düşüncə tərzində, 
türk düşüncə sistemində geniş yayılan bir istilahdır. “Dədə 
Qorqud” eposundan əvvəlki və sonrakı mərhələlərdə şifahi xalq 
yaradıcılığında (hətta yazılı ədəbiyyatda da) geniş istifadə olun-
muşdur. Bu, bir daha təsdiqləyir ki, hər hansı bir fars və ya ərəb 
şairi “Allah” sözünün yerinə türk mənşəli “Tanrı” sözünü işlət-
məzdi. Bunu Əbülqasim Firdovsi, Ömər Xəyyam və ya Sədi 
Şirazi deyil, yalnız Nizami Gəncəvi edə bilərdi. 

Azərbaycan, eləcə də türk xalqlarının folklorundan bəhrə-
lənmə Nizami “Xəmsə”sinin ilk əsəri olan “Sirlər xəzinəsi”ndə öz 
əksini tapmışdır. Bu bəhrələnmənin bir qismi əfsanə mövzuları ilə 
bağlıdır. Belə ki, şair poemanın “Firidun şahın ceyran ovu 
hekayəti”ndə (4, 129-130) Gəncə ərazisində məşhur olan “Qanlı 
daş” adlı əfsanənin (9, 50-52) motivindən istifadə etmişdir. 

“Yeddi gözəl” poemasının mətnində isə “Dərbənd qalası”, 
“Göyərçin əfsanələri”, “Öncəqala əfsanəsi”, “Göyərçinin ayağı 
niyə qırmızıdır” əfsanələrinin izlərinə rast gəlinir. “İskəndərnamə” 
əsərində “İskəndərin dirilik suyu axtarması” (8, 382) xalq arasında 
çox məşhur olan “İskəndər və Diri baba” əfsanəsinin məzmunu (9, 
345-346) ilə səsləşir. Sadaladığımız nümunələrdən də göründüyü 
kimi, dahi şair əfsanə motivlərindən bacarıqla istifadə edərək əsər-
lərinə orijinal kolorit vermiş, kamil sənət nümunələri yaratmışdır. 



24 
 

Nizami yaradıcılığı Azərbaycan folklorunun tükənməz xəzi-
nəsidir. Bu xəzinədə nəinki folklorun müxtəlif janrlarına, həm-
çinin xalqın mifoloji təfəkkürünün məhsulu olan obraz və mo-
tivlərə də rast gəlinir. Məsələn, “Xosrov və Şirin” poemasında “Şi-
rinin ova getməsi və oradan Mədainə qaçması” hissəsində “Fatma 
nənənin darağı” rəvayəti fikrimizi əsaslandırmağa imkan verir: 

Səndən bu əfsanə gizli qalmasın: 
Bir gün cadugərlik edən bir qadın 
Yoluna tulladı güzgü və daraq, 
Daraq meşə oldu, güzgü də bir dağ. 
Darağı, güzgünü tullayan arvad 
Dağ və meşə kimi göstərər səbat! (5, 125)  

“Fatma nənənin darağı” rəvayətində danışılır ki, Fatma nənə 
başını yuyanda yad adam görür. Darağını, güzgüsünü atıb, saçını 
üzünə tökür. Fatma nənə darağını atdığı yerdə ağac bitir, güzgü 
də dağa çevrilir. Ağacın yarpaqları Fatma nənənin darağına 
oxşayır. İndi də xalq sal daşlar üstdə bitən həmin diş-diş yar-
paqlı ağaclara “Fatma nənənin darağı” deyir. 

Türk mifologiyasında Fatmanın Humay ananın oxşarı olma-
sı haqqında bəzi faktlar diqqətçəkəndir. Humayın Fatma ilə əla-
qəsi Azərbaycan əfsanələrində ağacla bağlıdır. Ağacın qoru-
yuculuq funksiyası Humaydan gəlir. Humay doğulan körpələri 
himayə edir. Burada daraq – meşənin simvoludur.  

Nizaminin folklora və folklorun Nizamiyə təsiri məsələsi ki-
fayət qədər geniş araşdırılmışdır. Akademik Həmid Araslının 
“Nizamidə xalq sözləri və xalq ifadələri” (SSRİ EA Azərbaycan 
Filialının xəbərləri, 1942, № 8). “Nizami və Azərbaycan xalq 
ədəbiyyatı” (“Nizami Gəncəvi” məcmuəsi, Bakı, 1947); Ə.Axun-
dovun “N.Gəncəvi və xalq yaradıcılığı” (Azərbaycan SSR EA 
xəbərləri, 1954, № 2); Mübariz Əlizadənin “Nizami yaradıcılı-
ğında Azərbaycan folklorunun təsiri” (“Ədəbiyyat” qəzeti, 1938, 
24 iyun); Sədnik Paşayevin “Nizami və folklor” (Bakı, 1976), 
“Nizami və xalq əfsanələri” (Bakı, 1983); Seyfəddin Rzasoyun 
“Nizami poeziyası: Mif-tarix konteksti” (Bakı, “Ağrıdağ”, 2003), 



25 
 

eləcə də başqa sanballı tədqiqatlar və məqalələrdə “Nizami folk-
lorda” və “Folklor Nizamidə” mövzusuna dair olduqca dəyərli 
fikirlər vardır. Ona görə də biz bu məsələnin üzərində geniş da-
yanmaq istəmirik. Bununla belə, Əli Şamilin və Aynur Qəzənfər-
qızının birgə hazırladığı “Naxçıvan folklor örnəklərində Nizami 
Gəncəvi əsərlərinin izləri” məqaləsi Nizaminin folklora və folk-
lorun Nizamiyə təsirini öyrənmək baxımından olduqca maraqlı-
dır. Müəlliflər mövcud folklor örnəklərindən çıxış edərək Nax-
çıvan folkloru mətnlərində Nizaminin izi məsələsini kifayət qədər 
tutarlı dəlillərlə isbata yetirirlər. Onlar göstərirlər ki, “Nizami 
Gəncəvinin “Xəmsə”sində onlarla epik süjet olmasına baxma-
yaraq, “Xosrov və Şirin” poemasının qəhrəmanlarından Fərhadın 
adı ilə bağlı olan toponim və oykonimlərə Naxçıvan bölgəsində 
daha çox rast gəlinir” (12, 150). Fikrimizcə, Nizami irsinin bu 
aspektdə bölgələr üzrə araşdırılması onun ədəbi kimliyinin də 
daha dərindən öyrənilməsinə xidmət edəcəkdir. Və bu zaman 
məlum olacaqdır ki, Nizaminin xalq yaradıcılığı ilə əlaqəsinin 
izləri təkcə Naxçıvanda deyil, ümumtürk dünyasında, yaxın və 
uzaq Şərqdə, hətta bütün dünyada vardır. Vaxtı ilə o yazırdı: 

Dünyada nə qədər kitab var belə, 
Çalışıb əlləşib gətirdim ələ. 
Oxudum, oxudum sonra da vardım, 
Hər gizli xəznədən bir dürr çıxardım. 

“Xosrov və Şirin” poemasınında isə bunları oxuyuruq: 
Ruha xoş gəlsə də bu gözəl dastan, 
Pərdədə qalmışdı bu gəlin çoxdan. 
Tanıyan yoxdu bu gözəl almazı, 
Bərdədə idi onun bir əlyazması. 
O ölkənin qədim tarixlərindən 
Tamam bu dastanı öyrənmişəm mən! 

Dünyada olan kitab, əlyazma, eləcə də xalq incilərini ələ keçi-
rən və onlardan elə dünyanın özü üçün əlamətdar sayılacaq qədər 
möhtəşəm əsərlər yazan Nizaminin izi də hər bir qütbdən, hər bir 
bucaqdan, kainatın hər bir nöqtəsindən görünməlidir və görünür də!  



26 
 

Son olaraq qeyd etməliyik ki, Nizami Gəncəvi milliyyət olaraq 
Azərbaycan şairi olsa da, milli-ədəbi kimlik baxımından türk maraq-
larını təmsil etsə də, onun yaradıcılığını Azərbaycan, hətta ümum-
türk coğrafiyasında məhdudlaşdıra bilmərik. Sözün geniş mənasında 
Nizami Gəncəvi bəşəri ideyaları ilə dünya şöhrətli şairdir. 

 
QAYNAQLAR 

1. Araslı H. Gülşəhri və Gəncəli Nizami. Türk Tarix Qurumu 
Basımevi, 1968 

2. Araslı N. Nizami və türk ədəbiyyatı. Bakı, Elm, 1980 
3. Çobanzadə B. Seçilmiş əsərləri. 5 cilddə, II cild, Bakı, Şərq-

Qərb, 2007 
4. Gəncəvi N. Sirlər xəzinəsi. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 264 s. 
5. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 392 s.  
6. Gəncəvi N. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 288 s. 
7. Gəncəvi N. Yeddi gözəl. Bakı, Azərnəşr, 1940 
8. Gəncəvi N. İskəndərnamə. Şərəfnamə. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 

2004, 432 s. 
9. Pirsultanlı S.P. Azərbaycan türklərinin xalq əfsanələri. Bakı, 

Azərnəşr, 2009, 427 s. 
10. Rzasoy S. Nizami Gəncəvinin milli və ədəbi kimliyi haqqında / 

Nizami Gəncəvi və folklor. Tərtib edəni S.Rzasoy. Bakı, “Nurlan”, 
2013, 214 s.  

11. Sadıq İ. Türk folklorunda və Nizami Gəncəvinin “Yeddi gözəl” 
dastanında qoruyucu tanrı obrazı / Nizami Gəncəvi və folklor. Tərtib 
edəni S.Rzasoy. Bakı, “Nurlan”, 2013, 214 s.  

12. Şamil Ə., Qəzənfərqızı A. Naxçıvan folklor örnəklərində 
Nizami Gəncəvi əsərlərinin izləri / Nizami Gəncəvi və folklor. Tərtib 
edəni S.Rzasoy. Bakı, “Nurlan”, 2013, 214 s. 

 
İnternet resursları 

13. http://www.science.gov.az/news/open354 
14.https://aztehsil.com/news/3534-nizami-gncvi-fars-airidir-

faktlar.html  
15. https://teleqraf.com/news/toplum/190160.html 
16.https://www.gancapost.info/dunya-aliml-ri-nizami-g-nc-vi-

haqda-turkdur-faktlar-h2218.htm 



27 
 

ŞEYX NİZAMİ VƏ ƏMİR NƏVAİ EPİK ŞEİRİNDƏ 
FOLKLOR ELEMENTLƏRİNİN YERİ  

 

SHAYX NIZOMIY VA AMIR NAVOIY EPIK 
SHE’RIYATIDA FOLKLOR UNSURLARINING O’RNI  

 

PLACE OF FOLKLORE ELEMENTS IN SHEIKH 
NIZAMI’S AND EMIR NAVAI’S EPIC POEM МЕСТО  

 

ФОЛЬКЛОРНЫХ ЭЛЕМЕНТОВ  
В ЭПИЧЕСКОЙ ПОЭМЕ ШЕЙХ НИЗАМИ И  

ЭМИРА НАВАИ 
 

Dilaram SALOHİY  
Filologiya fanlari doktori, professor 

Samarqand Davlat Chet Tillar İnstituti  
Yaqin sharq tillari kafedrasi  
diloromopa1959@umail.uz.  

 
Summary 
The conclusion of the artistic-aesthetic and ideological principles 

of the epic work of Nizami Ganjavi and Alisher Navai contributed to 
the resumption of centuries-old traditions of Eastern poetry. In their 
fives, two brilliant thinkers used fragments from the sources of oral folk 
art and folklore of the two peoples in a kind of creative style. Nizami 
Ganjavi as the first master of epic style in his literary environment, 
Alisher Nawai as a prominent creative and statesman of the Timurid 
Renaissance in his creations turned to wise folk thinking, undying 
traditions of folklore. Sheikh Nizami in each of his poems addressed 
directly to folklore or the creation of oral folk art to express his socially 
useful thoughts. He often expressed his ideological idea not with 
instructions, but with live episodes and images from folk art. Nizami's 
poems are clearly different from the chivalrous novels of the European 
Renaissance, where images of angels, demons, fairies and scenes of 
miracles are buried. In the poems of the great master, the words of 
ancient legends and myths are used with realistic pathos, in a humane 



28 
 

spirit. A distinctive feature of Nizami's epic style is that it uses oral folk 
art, combined with images of a diverse, wide-ranging storyline. 

In “Khamsa” Alisher Navai also occupy an important place 
episodes of oral folk art and parables, excerpts with images of 
animals, elements from flora and fauna. The great thinker in the first 
poem of his five and in the spiritual-enlightenment poem “Lison ut-
tyre” (“The Language of Birds”) most figuratively expresses high 
moral ideas through artistic episodes from folklore and fragments of 
folk tales. On this basis it should be concluded that folk wisdom from 
the treasury of oral folk art and folklore was a living, unsessekable 
source, nourishing the multifaceted creativity of two geniuses of 
human history. 

Key words: epic poetry, style, romanticism, reality, people, 
Rostravshan, dog, wolf, lion, tree 

 
Резюме 
Художественно-эстетические и идейные принципы эпичес-

кого творчества Низами Гянджеви и Алишера Наваи способ-
стсвовали возобновлению многовековых традиций восточной 
поэзии. В своих пятерицах два гениальных мыслителя использо-
вали фрагменты из источников устного народного творчества и 
фольклора двух народов в своеобразном творческом стиле. Низами 
Гянджеви как первый мастер эпического стиля в своей 
литературной среде, Алишер Наваи как видный творческий и 
государственный деятель эпохи тимуридского ренессанса в своих 
творениях обращались к мудрому народному мышлению, немерк-
нущим традициям фольклора. Шейх Низами в каждой своей поэме 
обращался непосредственно к фольклору или созданиям устного 
народного творчества для выражения своих социально полезных 
мыслей. Свою идейную замысель он чаще выражал не нас-
тавлениями, а живыми эпизодами и образами из народного 
творчества. Поэмы Низами явно отличаются от рыцарских 
романов европейского ренесанса, где привалируют образы 
ангелов, демонов, фей и сцены чудес. В поэмах великого мастера 
слова древние сказания и мифы используются с реалистическим 
пафосом, в человеколюбивом духе. Отличительной чертой эпичес-
кого стиля Низами является то, что он использует материалы из 



29 
 

устого народного творчества в совокупности с образами 
разнообразной, широкомасштабной сюжетной линии. 

В “Хамсе” Алишера Наваи таже занимают важное место 
эпизоды из устного народного творчества и притчи, отрывки с 
образами животных, элементов из флоры и фауны. Великий 
мыслитель в первой поэме своей пятерицы и в духовно-прос-
вещенческой поэме «Лисонут-тайр» («Язык птиц») наиболее 
образно выражает высокие нравственные идеи посредством ху-
дожественных эпизодов из фольклора и фрагментов из народных 
сказаний. Исходя из этого следует сделать вывод, что народная 
мудрость из сокровищницы устного народного творчества и 
фольклора была живым, неиссекаемым источником, питавшим 
многогранное творчество двух гениев истории человечества. 

Ключевые слова: эпическая поэзия, стиль, романтизм, 
реальность, народность, Ростравшан, собака, волк, лев, дерево 

 
Buyuk Shayx Nizomiy Ganjaviy va Ulug‘ Amir Alisher Na-

voiyning sharq epik poeziyasini yangilashdagi badiiy-estetik-
vag‘oyaviy tamoyillari qanday xususiyatlar bilanaj ralib turaredi, 
degan savolning bir jihati xamsachilikda ikki xalq folklori 
manbalari istifodasiga borib taqaladi. Mutafakkir allomalar o‘z 
davrlari poeziyasi an’analariqolipigasig‘magan asarlarida bevosita 
xalq og‘zaki ijodiga va folklorga ham murojaat etar edilar. Ular, 
avvalo, o‘z ijtimoiy fikrlari, g‘oyaviy maqsadlarini badiiy ifoda 
etish uchun janr va mavzu tanlashda g‘oyat katta mas’uliyat his 
etdilar. Shayx Nizomiy o‘z adabiy muhitidagi birinchi dostonnavis 
sifatida, Alisher Navoiy esa temuriylar tamadduni davrining 
ijtimoiy faol va hozirjavob ijodkori sifatida asarlaridagi xalqchillik 
negizlariga, xalqona – sodda va donishmandona – tafakkur 
ifodasiga, xalq folklorining o‘lmas an’analariga katta ahamiyat 
berdilar. Nizomiy har bir epik dostonida o‘zining ijtimoiy foydali 
ma’rifiy fikrlarini quruq pand-nasihat tarzida emas, balki xalq 
og‘zaki ijodi va folklordan olingan badiiy timsollar vositasida 
ifoda etdi. Shu nuqtai nazardan uning ijodiy uslubi insonda 
kamolot timsolini, yetuk go‘zallik sirlarini ko‘rishga intilgan 



30 
 

Yevropa Uyg‘onish davri ijodkorlari uslubiga yaqin turadi. Bu 
sohada Bertelsning ham fikrlari mavjud:“... если формально 
поэмы Низами ещё носят все признаки средневековой 
литературы, то в построении они уже значительно ближе к 
лучшим созданиям европейского Ренессанса” (Tarjimasi: 
“...agar Nizomiy dostonlarida shaklan o‘rta asr adabiyoti ta’siri 
sezilsada, ular tuzilish jihatidan Evropa Renessansining ajoyib 
namunalariga ancha yaqin turadi)” [2, 182]. Ammo, bu erda shuni 
qayd etish lozimki, Nizomiy dostonlari qadimgi afsonalar, miflar, 
pari va ruhlar obrazlari, turli xil mo‘’jizaviy epizodlar bilan to‘lib 
toshgan g‘arb ro‘tsarlik romanlaridan keskin farq qiladi va 
realistik ruhi bilan ustun turadi. Nizomiy epik ijodi muayyan 
mavzu va bir qator obrazlar tizimi bilan uzviy uyushgan voqea-
band tafsilotlarga, xalq og‘zaki ijodidagi matallar, rivoyatlarga 
boyligi bilan ham ajralib turadi. Mavzu sharhi yoki syujet ifodasi 
bilan kifoyalanib qolmay, dostonlarga ham folklor unsurlarining 
kiritilishi shoir badiiy yaratmalarida ijodiy metodining o‘ziga xos 
xususiyatlari ko‘rina borganligidan guvohlik beradi. 

Nizomiy ijodida Navoiydan farqli o‘laroq diniy-mistik mulo-
hazalarning ham bayon etilishi ijtimoiy hayot va davr xususiyat-
laridan kelib chiqib baholanishi mumkin. Buyuk beshlikning 
birinchi dostoni bo‘lmish “Maxzan ul-asror” maqolalarida “Dun-
yoning bevafoligi”, “Qiyomatning azob-qiynoqlari” kabi diniy-
mistik tafsilotlar singdirilgan hikoyatlar ham bor. Ushbu hiko-
yatlarda devu-pari, jin, sehrgar kabi mistik obrazlarga asar syujeti 
va kompozitsiyasi mukammalligi nuqtai nazaridan muayyan 
vazifa yuklangan. Buyuk beshlikning bahromnomasida ham ulug‘ 
shoir Firdavsiy ta’sirida o‘zining “Haft paykar”ini afsona va 
rivoyatlar bilan badiiy jihatdan boyitishga intiladi: “Biroq 
Firdavsiy tasvirida Bahrom ko‘proq afsonaviy sarguzashtlarning, 
turli mo‘’jizalarning mislsiz bir qahramoni sifatida gavdalanadi. 
Nizomiy esa Bahromning shon-shavkatiga, podsho sifatidagi 
ijobiy va salbiy tomonlariga katta e’tibor berib, adolatparvarlik va 
xalqparvarlik g‘oyalarini ilgari suradi” [3, 47]. 



31 
 

Ma’lumki, “Haft paykar” kompozitsion tuzilishi bilan 
Nizomiyning boshqa dostonlaridan farq qiladi, doston xalq 
ertaklari kabi “hikoya ichida hikoya” usulida yaratilgan. Asar 
Bahrom haqidagi qoliplovchi hikoyani va uning syujeti tarkibiga 
kirgan dunyoning etti go‘zali hikoyalari va etti mahbus 
sarguzashtlarini o‘z ichiga oladi.  

Nizomiy oliyjanob insoniy fazilatlar targ‘ib qilingan 
ma’rifiy g‘oyalarini g‘oyat qiziqarli hayotiy hikoyatlar keltirish 
bilan ziynatlaydi. Dostonning g‘oyaviy asosini tashkil etgan etti 
malika hikoyatlaridan so‘ng ham shoh Bahromning sar-
guzashtlari davom etadi. Endi u vaziri Rostravshanning jabr-
zulmi tufayli zindonga tashlangan etti mahbus sarguzashtlarini 
eshitadi. U bir cho‘ponning donishmandona so‘zlari tufayli 
vazirning qabih xiyonatidan va raiyatga qilgan zulmidan xabar 
topadi. Vazirning “Rost” (to‘g‘ri) ham, “ravshan” (yorqin) ham 
emasligiga amin bo‘ladi. Dostonda tasvirlanishicha, shoh 
Bahromning aysh-ishrat girdobiga tushib qolganini eshitgan 
Xitoy hoqoni Eronga hujum qilmoqchi bo‘ladi. Ammo shoh 
Bahromning na qo‘shini qolgan, na xazinasi. Xiyonatchi va mu-
nofiq vazir shohning irodasizligidan foydalanib, el-yurtni, davlat 
xazinasini talon-taroj qiladi: 

To dar in mamlakat ba andak sol, 
Hech kasro na mulk mondu na mol. 
Hamero Rostravshan az kamu besh, 
Bisitud az baroyi rishvai xesh ... [4, 41] 

Ammo bu bilan ham qanoatlanmagan vazir Xitoy hoqoni 
bilan til biriktirib, endi davlatga xiyonat qiladi. Mutafakkir shoir 
voqealar kulminatsion rivojini oddiy xalq merosidagi folklor 
an’anasi uslubida echimga keltiradi. U bir ertak vositasida shoh 
Bahromni fojiadan ogohlantiradi. 

Ovga chiqqan shoh Bahrom bir erda dam olmoqchi bo‘ladi 
va nogahon bir qiziq manzaraning ustidan chiqadi. Bir daraxtga 
katta cho‘pon iti boshi yuztuban qilinib, oyoqlaridan osib 
qo‘yilgan edi. Shoh bu manzaradan nihoyatda taajjublanadi. Shu 



32 
 

atrofda qo‘ylarini boqib yurgan cho‘ponni chaqirib, ko‘rib turgani 
g‘aroyib hodisaning sirini bilmoqchi bo‘ladi. Cho‘pon bu it uniki 
ekanligini, xiyonati tufayli shunday jazoga tortilganligini bayon 
etadi. Cho‘pon shohga qo‘riqchi itning avval boshda juda 
sadoqatli, qo‘rqmas, jasur, chin ma’noda qo‘ylar podasining 
posboni bo‘lganligini so‘zlaydi. Cho‘ponning itiga bo‘lgan 
ishonchi shu darajaga etadiki, ko‘pincha podani uning yolg‘iz 
o‘ziga qoldirib ketadigan bo‘ladi. It xojasi ishonchini oqlay 
boradi. Ammo ma’lum muddat o‘tgach, cho‘pon razm solsa, 
podada qo‘ylar soni kamayib boryapti. Tashqi dushmandan 
xavotir olmasa ham bo‘ladi, sadoqatli iti dushmanni podaga 
yo‘latmaydi. Shunda cho‘pon iti haqida hech qanday gumonga 
bormay, ahvolni xufyona kuzatishni niyat qiladi. Ertasi kuni 
o‘zini dashtdan ketgan kishiga solib, biroz vaqtdan so‘ng orqasiga 
qaytadi va ko‘rinmas bir erdan atrofni, podasini kuzata boshlaydi. 
Ma’lum muddat o‘tadi. Cho‘pon razm solsa, uzoqdan bir katta 
urg‘ochi bo‘ri sekin podaga yaqinlasha boshlaydi. Cho‘ponning 
“sadoqatli iti” uni ko‘rishi bilan yugurib oldiga boradi va bo‘ri 
bilan “ishq o‘yinlari”ni boshlaydi. Visol shavqi bosilgach, bir 
chetga o‘tib uyquga ketadi. Bundan foydalangan bo‘ri podaga 
tashlanadi va eng semiz, katta qo‘ylardan bir nechtasining 
bo‘g‘ziga chang soladi, qo‘ylarga qirg‘in keltiradi. Nafsi qongach, 
kelgan yo‘liga qaytib ketadi. Bu holatni ko‘rgan cho‘ponga 
barcha sir ayon bo‘ladi va u xiyonatkor itni oson o‘limga emas, 
shu tariqa mashaqqatli, azobli o‘limga mahkum etadi. 

Hikoya shohga qattiq ta’sir qiladi. U o‘zining xazinasi 
bo‘shab qolganligi, mamlakati ahvoli ham nochor bo‘lib bora-
yotganligi sabablari haqida tafakkur qiladi. Donishmand shoh 
cho‘ponning bu masali aynan uning o‘zi uchun to‘qilganligini, 
uni o‘z ichidagi xavfdan ogohlantirish uchun o‘ylab topilganligini 
idrok etadi. Vaziriga nisbatan qalbida shubha o‘yg‘onadi. 
Haqiqatan ham, saroyga qaytib vazirni qamatgach, qamoqdagilar-
ni birma-bir so‘roq qilib, uning xuddi cho‘pon itiga o‘xshash 
xiyonatkorligini bilib oladi. Bu orada vazirning Hoqon bilan til 



33 
 

biriktirganligi ham oshkor bo‘ladi. Shohning oqilona tadbirlari 
natijasida Hoqon Eronga yurishini to‘xtatadi, shohning o‘zi aysh-
ishratdan voz kechadi, davlat ishlari bilan jiddiy shug‘ullanadi. 

Shayx Nizomiy dostonida keltirilgan ushbu masal amirlik 
rutbasidagi davlat arbobi bo‘lmish Alisher Navoiy ijodiga ham 
bevosita ta’sir ko‘rsatadi va ulug‘ shoir nazirai benazirining 
birinchi dostoni bo‘lmish “Hayrat ul-abror”ning “Rostlig‘ 
ta’rifidakim, vujud uyi bu tuz sutun bila barpoy. Va ul uy sha-
bistoni harimida bu sham’i anvor majlisoroy bo‘lur. Va egrilik 
naf’idakim, agar egri kishi zulfdek siymbarlar yuzida er 
tutarkim, boshi kesguluk. Va agar ajdahodek ganj ustida halqa 
urarkim, o‘lturgulik” deb boshlanuvchi o‘ninchi maqolotini shu 
mavzuda ijod etadi. Maqolotning ma’rifiy tafsilotidan so‘ng, 
unga ilova tarzida “Sher va Durroj” masal-hikoyati keltiriladi [1, 
203]. Masal sherning tavsifi bilan boshlanadi: To‘qayda bir 
yirtqich sher bor edi. Vahshatda osmon sheridek qo‘rqmas edi. 
U bolaladi va bolasini chumolilar yopishib, chaqib ozor 
bermasin, deb tishida tishlab yurar edi. Shu to‘qayda 
yashayotgan bir qirg‘ovul sherdan qo‘rqib, “pir etib uchar”, sher 
esa seskanib, bolasining bo‘yniga tishlarini qattiqroq botirib 
qo‘yar, bolasining bo‘yni yara-chaqa bo‘lar edi. Bir kuni Sher 
Qirg‘ovulga: “Sen mendan qo‘rqma, nogahon ustimdan uchib 
ham o‘tma. Men senga tegmayman, seni birov xafa qilmoqchi 
bo‘lsa, himoya qilaman”, dedi. Shu tariqa Sher va Durroj do‘st 
tutinishdi. Ammo Sher uning sayrashini eshitib, kuyida yolg‘on 
borligini fahm qilib: “Yolg‘on gapirma, yomon bo‘ladi. To‘g‘ri 
odamlar oldida yolg‘on qoralanadi”, der edi. Durroj do‘stining 
bu nasihatiga quloq tutmadi, yolg‘on navolarini qo‘ymadi. Bir 
kuni u ovchining tuzog‘iga tushib qolib, qattiq navolar bilan 
do‘stini yordamga chaqirdi, ammo Sher uning nolalarini 
navbatdagi yolg‘on deb gumon qilib, yordamga kelmadi. Shu 
tariqa, shoir ma’rifiy dostoni-yo‘riqnomasining badiiy kompo-
zitsiyasi mukammalligini rivoyat va hikoyatlar bilan bir qatorda 
hayvonlar obrazlari ishtirok etgan masallar bilan ham 



34 
 

ta’minlaydi. Albatta, bu hayvonlar obrazlarining Navoiy zamon-
doshlari orasidan prototiplari ham bo‘lgan bo‘lishi mumkin. 
Majoziy timsollarga ijtimoiy vazifa yuklash, davri, muhiti va 
zamonida yuz bergan hodisa-voqealarga bilvosita, majoz orqali 
o‘z munosabatini bildirish buyuk shoir ijodining adabiy-estetik 
usullaridan biri ekanligi ma’lum. Vaziri a’zam rutbasidagi shoir 
shahanshoh Sulton Husayn Boyqaroni atrofidagi mansabdor 
a’yonlarining hatti harakatlaridan mudom xabardor bo‘lib turishi 
lozimligini shu masal vositasida anglatishga harakat qilganligi 
ehtimoli bor bu erda. Navoiy zamondoshlari, jumladan Zaynid-
din Vosifiy kabi tarixnavislar asarlaridan shohning Nizomul-
mulk, Majdiddin Muhammad kabi vazirlari davlat siyosatida 
xufyona ishlarni amalga oshirib, ko‘p notinchliklar kelib 
chiqishiga sabab bo‘lganliklari ma’lum. 

Navoiy hazratlari “Hayrat ul-abror”da hayvonlar timsollari 
ishtirok etgan maqol va hikmatli so‘zlarni ham mazmun 
yo‘rig‘iga mos ravishda matn mag‘ziga singdirib, badiiy 
mahorat ko‘rsatadilar. Xususan, “Bo‘zchining tarog‘idagi ohor-
dek, balki qarg‘a patidagi iflosdek, qusuq uning soqolini obdon 
harom qildi. It esa yalab, uni yana tozalab qo‘ydi”, “Boyqush 
obod erlarda xafa bo‘lib o‘ltiradi; vayrona burchaklarda esa 
tovusdek tovlanadi” kabi tajnislardan o‘tkir ironiya, kinoya 
tarzida badiiy obraz sifatini, asardagi o‘rnini yorqinroq, aniqroq 
tasvirlash uchun foydalanilgan. 

Ulug‘ shoir asarlarida o‘simlik dunyosidan ham badiiy obraz 
muqoyasasi uchun majoziy unsurlar tanlab oladi. U bir hikoyasida 
to‘g‘ri o‘sganligi boisidan shoh saroyiga ustun bo‘lgan daraxt 
timsolini yaratadi va Daraxt bilan uning sohibasi bo‘lmish 
kampirni so‘zlashtirib, kampir tilidan to‘g‘ri o‘sgan Daraxtni vasf 
qiladi. Qissadan hissa esa, daraxt kabi to‘g‘ri o‘sgan, “egri” – 
nopok, noto‘g‘ri yo‘llarga kirmagan yigit-qizlar albatta katta 
mavqe’ va darajalarga erishishlari muqarrarligi qayd etiladi.   

Buyuk beshlik – “Panj ganj” va nazirai benazir – “Xamsa” 
kabi adabiy-ma’rifiy hodisa, mo‘htasham madaniy shedevr 



35 
 

nafaqat ikki mutafakkir shoir dahosining, balki ular yashagan 
davrning hosilasi edi. Navoiyga qadar yaratilgan Nizomiy 
Ganjinasi va Nizomiy an’analari asosida yuzaga kelgan Navoiy 
“Xamsa” si sharq romantik uslubining nafaqat kompozitsiya, 
balki chuqur ijtimoiy mazmun nuqtai nazaridan tadrijiy tako-
milga erisha borganligini yaqqol namoyon etadi. Bu jarayonda 
epik she’riyatda folklor unsurlaridan unumli va muvaffaqiyatli 
foydalanish ikki buyuk so‘z san’atkorining betimsol badiiy 
mahoratlarini namoyon etadi. 

 
АDАBIYOTLАR 

1. Алишер Навоий. МАТ. 20 жилдлик. УП-ж. Тошкент, 
1991 

2. Бертельс Е.Э. Избранные труды, Низами и Фузули. – 
Москва: ИВЛ, 1962  

3. Маллаев Н. Низомий Ганжавий меросиваунинг 
маърифий-тарбиявий аҳамияти. – Тошкент: Ўқитувчи, 1985 

4. Низами Гянджеви. СС в трех томах. Т. 1. – Баку, 1991 
5. Мустафаев Ж. Философские и этические воззрения 

Низами. – Баку, 1962  



36 
 

DÖRD DAHİ XƏMSƏNƏVİS: NİZAMİ, DƏHLƏVİ, 
CAMİ VƏ NƏVAİ 

 
Ramiz ƏSKƏR  

Filologiya elmləri doktoru, professor 
Bakı Dövlət Universiteti 
ramizasker@gmail.com  

 
Şərq ədəbiyyatında bir çox istedadlı şair xəmsə (beş məsnə-

vi), hətta səba (yeddi məsnəvi) yazmışdır. Lakin bu işi ən 
mükəmməl şəkildə yerinə yetirən dörd dahi xəmsənəvis vardır. 
Bunlar Nizami Gəncəvi (1141-1209), Əmir Xosrov Dəhləvi 
(1253-1325), Əbdürrəhman Cami (1414-1492) və Əlişir Nə-
vaidir (1441-1501). Maraqlıdır ki, xəmsə yazan bu dörd dahidən 
üçü (Nizami, Dəhləvi və Nəvai) milliyyətcə türk, biri isə (Cami) 
qeyri-türkdür. O da çox maraqlıdır ki, bu dörd şairdən üçü (Ni-
zami, Dəhləvi və Cami) öz xəmsəsini fars dilində, biri isə (Əlişir 
Nəvai) türkcə yazmışdır. 

Şərq ədəbiyyatında xəmsəçiliyin əsasını qoyan Nizami beş 
mənzumə qələmə almışdır. Bunlar “Pənc gənc” (“Beş xəzinə”) 
adı ilə məşhur olan “Məxzən ül-əsrar” (“Sirlər хəzinəsi”), “Xos-
rov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “Həft peykər” (“Yeddi gö-
zəl”) və “İskəndərnamə” poemalarıdır. Nizaminin qələmindən 
çıxan bu əsərlər digər şairlər üçün etalon və örnək olmuşdur. 

İkinci xəmsənəvis Əmir Xosrov Dəhləvi Şərq ədəbiyyatının 
ən istedadlı nümayəndələrindən biridir. O, Nizamidən sonra 
ikinci xəmsəni, yəni “Mətlə’ ül-ənvar”, “Şirin ü Xosrov”, “Məc-
nun ü Leyla”, “Ayineyi-İskəndəri” və “Həşt behişt” poemalarını 
yazmışdır. 

Klassik fars-tacik ədəbiyyatının sonuncu böyük nüma-
yəndəsi Əbdürrəhman Caminin fəlsəfə, tarix, dil, ədəbiyyat, mu-
siqi, əruz, poetika və digər mövzularda yazdığı əsərlərinin ümu-
mi sayı 99-dur. Caminin sələfləri Nizami Gəncəviyə və Əmir 
Xosrov Dəhləviyə özənərək yazdığı beş deyil, tam yeddi dastanı 



37 
 

öz içinə alan və “Həft övrəng” (“Yeddi taxt”) adlanan əsəri bü-
tün dünyada məşhurdur. Buraya şairin “Töhfət ül-əhrar” (“Him-
mətlilərin töhfəsi”), “Silsilət üz-zəhəb” (“Altın zəncirlər”), “So-
lomon və Əbsal”, “Səbhət ül-əbrar” (“Yaxşı adamların təsbе-
hi”), “Yusif və Züleyxa”, “Leyli və Məcnun”, “Xirədnameyi-
İskəndər” mənzumələri daxildir.  

Böyük şair və mütəfəkkir Əlişir Nəvai isə cəmisi iki il 
yarıma (1483-1485-ci illərdə) “Heyrət ül-əbrar”, “Fərhad və Şi-
rin”, “Leyli və Məcnun”, “Səb’ayi səyyar” və “Səddi-İskəndəri” 
mənzumələrindən ibarət olan xəmsəsini vücuda gətirmişdir. 

Nizami Gəncəvi öz xəmsəsini əxilik, Əmir Xosrov Dəhləvi 
isə çiştiyyə sufi ordeninin fəlsəfi əsasları istiqamətində qələmə 
almışdır. Cami və Nəvai də qayət təbii olaraq öz xəmsələrini 
islami əsaslara uyğun olaraq nəqşibəndilik sufi təriqətinin təsiri 
altında yazmışdır. Bu təriqətin hər üçü öz dövrü üçün mütərəqqi 
əhəmiyyət daşımışdır. Onu da qeyd edək ki, Nəvai bu təriqətə 
dostu Əbdürrəhman Caminin vasitəsilə daxil olmuşdur. 

Klassik fars və türk ədəbiyyatında xəmsələrin mövzuları və 
qəhrəmanları bir-birindən fərqli olduğu kimi, həm də bənzərdir. 
Hər bir şair öz xəmsəsinə giriş mahiyyəti daşıyan bir poema ilə 
başlamış və bu əsərdə öz fəlsəfi düşüncələrini, etik-estetik kredo-
sunu ortaya qoymuş, ədəbiyyat aləminə gəlişini xəbər vermişdir. 
Bu əsərlər arasında adında əsrar, ənvar və əbrar sözləri olan 
poemalar üstünlük təşkil edir: “Məxzən ül-əsrar“, “Mətlə ül-ən-
var”, “Töhfət ül-əbrar”, “Gülşən ül-əbrar”, “Minhac ül-əbrar”, 
“Heyrət ül-əbrar”... Bunlar daha çox didaktik səciyyəli əsərlərdir.  

Xəmsənəvislər ilk əsərdən sonra daha dörd (bəzən altı) əsər 
qələmə alaraq beş məsnəvi (xəmsə), hətta yeddi məsnəvi (səba) 
yazmışlar. Təbii ki, mövzu və qəhrəmanların seçimi hər müəlli-
fin şəxsi düşüncəsi ilə bağlı olmuşdur. Öz süjet xəttini mü-
qəddəs kitablardan alan və ya Şərqdə çox məşhur olan “Yusif və 
Züleyxa”, “Leyli və Məcnun”, “Vamiq və Əzra”, “Sələman və 
Əbsal”, “Vis və Ramin”, “Süheyl və Növbahar”, “Xurşid və Na-
hid”, “Xurşid və Mah”, “Bəhram və Güləndam”, “Bəhram və Zöh-



38 
 

rə”, “Xosrov və Şirin”, “Fərhad və Şirin”, “Gül və Bülbül”, “Hüsn 
və Nigar”, “Şəm və Pərvanə”, “Qərib və Şahsənəm” kimi qoşa 
qəhrəmanlı eşq hekayələri bu janrın başlıca mövzusuna çevrilmiş-
dir. Bu mənzumələrin bir qismi aşiqanə-lirik, digər qismi isə eşqi-
təsəvvüfi xarakter daşıyır. Xəmsə yazan sənətkarlar “Leyli və Məc-
nun”,  “Xosrov (Fərhad) və Şirin” mövzusuna daha çox rəğbət bəs-
ləmişlər. Xəmsələrin tərkibindəki əsərlərdən birinin eşqi-sərgüzəşti 
səciyyə daşıması bir növ dəb olmuşdur. Buna ən çox uyğun gələn 
süjet Bəhram şah mövzusudur. Bəhramın bir obraz kimi işləndiyi 
əsərlər sakral yeddi rəqəmi ilə, daha doğrusu, onun miflə qarışıq 
gerçək həyatı ilə əlaqəlidir. 

Dərin rəğbət görən digər mövzu Makedoniyalı İskəndərlə bağ-
lıdır. Burada ikili səciyyə var: bəzi şairlərdə İskəndər yalnız qəh-
rəman, bəzilərində isə həm qəhrəman, həm də peyğəmbərdir. “İs-
kəndərnamə” (“Şərəfnamə”, “İqbalnamə”), “Ayineyi-İskəndər” 
kimi poemalarda bu obraz ikili planda göstərilmişdir. “Səddi-İskən-
dəri” dastanında Əlişir Nəvayi ona peyğəmbərlik missiyası yüklə-
məmişdir.  

Osmanlı sahəsinin ilk xəmsə şairləri arasında Behişti, Çakəri, 
Müidi, Diyarbəkirli Xəlifə, Fikri Dərviş, Həmdullah Həmdi, Əh-
məd Ridvan, Cəlili, Taşlıcalı Yəhya və Lamii Çələbinin adları 
çəkilir. Behiştinin “Leyla və Məcnun” məsnəvisi dışındakı “Yusif 
və Züleyxa”, “Hüsn və Nigar”, “Süheyl və Növbahar” adlı əsərləri 
hələ tаpılmаmışdır. “Vamiq və Əzra” isə nəsrlə qələmə alınmışdır. 
Çakərinin isə sadəcə “Yusif və Zəliha” məsnəvisi günümüzə gəlib 
çаtmışdır. Mənbələrdə Müidinin xəmsəsi, hətta səbası olduğu 
yаzılmаsınа baxmayaraq, onun yalnız “Şəm və Pərvanə” adlı məs-
nəvisi, Diyarbəkirli Xəlifənin “Leyla və Məcnun” ilə “Şəhrəngiz”i 
məlumdur. Fikri Dərvişin qaynaqlarda аdı çəkilən “Xurşid və Na-
hid”, “Bəhram və Zöhrə”, “Şükufəzar”, “Əbkari-əfkar” və “Xurşid 
və Mah” adlı məsnəviləri itib-batmışdır. Osmanlı ədəbiyyatında 
Akşəmsəddinin oğlu Həmdullah Həmdi (vəfatı: 1503) xəmsəsiylə 
məşhur olmuşdur. Onun məsnəviləri bunlardır: “Yusif və Züley-
xa”, “Leyla və Məcnun”, “Töhfət ül-üşşaq”, “Qiyafətnamə” və 



39 
 

“Mövlid” olaraq da bilinən “Əhmədiyyə”. Özəlliklə “Yusif və 
Züleyxa” (1491/92) bu jаnrın ən gözəl örnəklərindəndir. O dövrün 
ünlü şairlərindən Əhməd Ridvanın divanı ilə yanаşı “İskəndərna-
mə”, “Leyla və Məcnun”, “Xosrov və Şirin”, “Ridvaniyyə” və 
“Məxzən ül-əsrar”dan ibаrət xəmsəsi, əlavə “Həft peykər” adlı 
məsnəvisi var.  

Xəmsəsi tam şəkildə əlimizə çаtan şairlərdən biri Hamidizadə 
Cəlilidir. O, “Xosrov və Şirin“ (1512) və “Leyla və Məcnun” 
(1514), “Güli-səd bərgi-bixar”, “Məhəknamə” və “Həcrnamə”dən 
ibarət xəmsə müəllifidir. Taşlıcalı Yəhya bəy də divan və xəmsə 
müəllifi kimi tanınır, “Gülşən ül-ənvar” (2900 beyt), “Gəncineyi-
raz” (3000 beyt), “Üsulnamə” (3112 beyt), “Şah və Gəda”, “Yusif 
və Zəliha” (5179 beyt) adlı beş məsnəvisi ilə məşhurdur. 

Bursalı Lamii Çələbinin “Fərhadnamə”, “Sələman və Əbsal”, 
“Vamiq və Əzra”, “Vis və Ramin”, “Guy və Çövkan” kimi qoşa 
qəhrəmanlı məsnəviləri ilə yanaşı “Məqtəli-imam Hüseyn” və 
“Bursa şəhrəngiz”i var. Mənzum əsərlərə mənsur parçalar da əlavə 
edən Lamiinin digər məsnəviləri bunlardır: “Həft peykər”, “Müna-
zireyi-Sultani-Bаhar ba Şəhriyari-Şita”.  

XVII əsrdə xəmsə yazan tаnınmış şairlərdən Növizadə Ətayi 
(vəfatı: 1635) özünün “Saqinamə” (“Aləmnüma”), “Nəfhat ül-əz-
har”, “Söhbət ül-əbkar”, “Həft xan”, “Hilyət ül-əfkar” adlı məs-
nəviləri ilə bilinir. Nərgisi isə (vəfatı: 1635) mənsur və mənzum 
əsərlərini birləşdirərək xəmsə tərtib etmişdir.  

Bəzi şairlər bir və ya bir neçə məsnəvi yazmışlar. Misal üçün, 
Katibi (“Gülşən ül-əbrar”, “Leyli və Məcnun”, “Bəhram və Gülən-
dam”), Hatifi (“Leyli və Məcnun”, “Şirin və Xosrov”, “Həft mən-
zər”, “Teymurnamə”), Hilali (“Sifət ül-aşiqin”, “Leyli və Məc-
nun”), Şeyxim Süheyli (“Leyli və Məcnun”), Əli Ahi (“Xəyal ü 
Vüsal”) məsnəvilər meydana gətirmişlər. 

Burada həmvətənimiz Əşrəf haqqında bir neçə kəlmə de-
mək lazımdır. Tam adı Əşrəf ibn Şeyx ül-imam Əbülhəsənibnəl-
Həsənəl-Marağayi ət-Təbrizi olan Əşrəf (?-1450 və ya 1460) 
XV əsrin görkəmli şairlərindən biridir. O, dörd divan sahibi, xəmsə 



40 
 

müəllifidir. Onun xəmsəsinin 1457-ci ildə üzü köçürülən yeganə 
nüsxəsi Oksfordun Bodlean kitabxanasında (inv. № 875) saxlanır. 
Ümumi həcmi 23.630 beyt təşkil edən bu xəmsəyə “Minhac ül-əb-
rar”, “Riyaz ül-aşiqin”, “Eşqnamə”, “Həftövrəng” və “Zəfərnamə” 
dastanları daxildir. 

Nəvai xəmsəsinin ümumi həcmi də maraq doğurur: “Heyrət 
ül-əbrar” 3.988 beyt, “Fərhad və Şirin” 5.679 beyt, “Leyli və 
Məcnun” 3.622 beyt, “Səbayi-səyyar” 5.009 beyt, “Səddi-İskən-
dəri” isə 7.215 beytdən ibarətdir. Beləliklə, Nəvai xəmsəsinin ümu-
mi həcmi 25.513 beyt təşkil edir ki, bu, Firdovsinin “Şahnamə” 
əsərinin təqribən yarısı deməkdir. 

Məzmunca xəmsə mənzumələrinə çox bənzəyən əxlaqi-didak-
tik əsərlər ədəbiyyatda, xüsusilə Şərq ədəbiyyatında çox populyar 
olmuşdur. Məsələn, sasanilər dövründə qələmə alınmış “Andzar-
namə, yaxud Pəndnamə”, “Tansarın məktubu” və “Büzürcmehr 
risaləsi” bunların ilk nümunələrindəndir. Eləcə də əsli Hindistanda 
sanskritcə yazılmış ünlü “Pançatantra” (“Beş kitab”), orijinalı yenə 
sanskritcə olan, müxtəlif dillərə, o cümlədən ana dilimizə “Kəlilə 
və Dimnə” adı ilə çevrilmiş “Karataka Damanaka” da bu qəbil-
dəndir. 

Didaktik əsərlər ərəblər arasında da çox rəğbət görmüşdür. 
Bunlardan ən məşhurları “Kitab ül-ədəb ül-kəbir”, “Üyun ül-
əxbar” adlı əsərlərdir. Orta əsrlərdə bəzi hökmdarlar, vəzirlər və 
mütəsəvviflər də bu janrda kitablar yazmışlar. Məsələn, Abdulla 
Ənsarinin “Nəsayih” və “Münacatnamə” risalələri, səlcuqlu 
dövlətinin ünlü vəziri Nizamülmülkün “Siyasətnamə”si, tanın-
mış italyan mütəfəkkiri və alimi Nikkolo Makiavellinin “Hökm-
dar” traktatı, Çin yazıçısı və siyasi xadimi Sun Tszunun “Savaş 
sənəti” kitabı bunlardan bir neçəsidir. Tanınmış mütəsəvvif 
Nasir Xosrovun ünlü “Səadətnamə” əsəri, Təbəristan-Kuhistan 
hakimi Keykavus ibn İskəndər ibn Qabus ibn Vəşmgirin qələmə 
aldığı “Qabusnamə” kitabı didaktika janrının ən dəyərli örnəklə-
rindəndir. Sədi Şirazinin “Gülüstan” və “Bustan” adlı iki kitabı 
əsrlər boyu İranda və qonşu ölkələrdə dərs vəsaiti kimi istifadə 



41 
 

edilmişdir. Nəhayət, türk ədəbiyyatında ilk poema müəllifi Yusif 
Xas Hacib Balasağunlunun məşhur “Qutadğu bilig” (“Xoşbəxt-
lik haqqında elm”) əsəri və uyğurların “Altın yaruq”u (“Qızıl 
şüa”) bu janra öz damğasını vurmuşdur. Şərq aləmində yazılan 
xəmsələr, ələlxüsus da onların ilk poemaları dərin didaktik sə-
ciyyə daşımışdır. Burada ilk növbədə Nizami Gəncəvinin “Sirlər 
xəzinəsi” və Əlişir Nəvainin “Heyrət ül-əbrar” əsərləri diqqəti 
cəlb edir. 

Böyük Azərbaycan alimi və mütəfəkkiri Nəsirəddin Tusinin 
ünlü “Əxlaqi-Nasiri” əsəri isə özündən əvvəl Yaxın və Orta 
Şərqdə hökm sürən əxlaqi-fəlsəfi fikirlərə bir növ yekun vur-
muşdur. Mütəxəssislərin yekdil rəyinə görə, son yeddi əsrdə bu 
dəyərdə ikinci bir orijinal əsər yaranmamış, ona yazılan nə-
zirələr (“Əxlaqi-Cəlali”, “Əxlaqi-Möhsini”, “Əxlaqi-Mənsuri”, 
“Əxlaqi-Cəmali” və s.) xalq arasında kifayət qədər populyarlıq 
qazana bilməmişdir. XIII-XIV əsrlər ədəbiyyatımızın görkəmli 
qələmlərindən olan Əvhədəddin Marağayi də didaktik janrın bir 
sıra gözəl örnəklərini (“Dəhnamə” (Məntiq ül-üşşaq) və “Cami-
cəm” (Cəmşidin camı) yaratmışdır. İstisnasız olaraq bütün 
şairlərimizin, özəlliklə maarifçi yazarlarımızın yaradıcılığı gənc 
nəslə ibrətli nəsihət, öyüd və tövsiyələrlə doludur.  

Avropada da xeyli əxlaqi-didaktik əsər qələmə alınmışdır. 
Bunlar Şərqlə müqayisədə əsrlərcə sonra, əsasən də İntibah döv-
ründə meydana çıxmışdır. İngilislərdə “Mirror of princes”, fran-
sızlarda “Miroire des princes”, almanlarda isə “Fürstenspiegel 
(hər üçü “Şahzadələr üçün ayinə” deməkdir) adlanan bu əsərlər 
monarx saraylarında şahzadələri dövlət qulluğuna hazırlamaq 
məqsədi daşımışdır. Slavyanlarda və ruslarda da buna bənzər 
əsərlər yazılmışdır. Məsələn, “Zlatastruy” (Qızıl şüa), “Zlataust” 
(Qızıl söz, yaxud “Tuti-zəban” və ya “Şirin dil”) və “Domos-
troy” (Ev nizamı) kimi kitabları göstərə bilərik. Bunlar siyasət 
və məişət mövzusundakı ayinələr, bir növ xəmsə əsərlərinə bən-
zər nümunələrdir. 



42 
 

MƏRUZƏLƏR 
 
 

BİR FOLKLOR SÜJETİNİN NİZAMİ 
YARADICILIĞINDA İZLƏRİ 

 

SIGNS OF A FOLKLORE PLOT IN NIZAMI’S 
ACTIVITY 

 

СЛЕДЫ ОДНОГО ФОЛЬКЛОРНОГО СЮЖЕТА В 
ТВОРЧЕСТВЕ НИЗАМИ 

 
Afaq RAMAZANOVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 
AMEA Folklor İnstitutu 

afagramazanova@gmail.com 
ORCID ID - https://orcid.org/0000-0002-6287-434X 

 
Summary 
A number of studies about Nizami’s activity and folklore 

relations have been carried out. However, the richness of Nizami’s 
heritage, the genius of Nizami give opportunity to appeal to this poet, 
who is considered the peak of not only Azerbaijani literature, but also 
world literature, to his work “Khamsa” repeatedly, in different ways 
and aspects. In the article a folklore plot “The king with ears” in the 
last work of Nizami “Iskandarname” in “Khamsa” is investigated. 

This plot has been included in the form of several motifs (a man 
with horns, a man with a donkey’s ear, a plant that reveals the 
mystery, a well that reveals the mystery, etc.) in the indicator Motif-
index of folk-literature by S.Thompson. 

It is known that the plot of “The king with ears” was the most 
common plot of the epic folklore tradition. It is possible to come 
across different interpretations of this plot from the Far and Middle 
East to the shores of the Atlantic Ocean, even on the African 
continent. This plot is given in several variants in the work 
“Igbalname”. As for the origin of this plot, in all plot indicators its 



43 
 

origin is associated with Midas with the ear or the horn, that is, with 
the ancient Greek myth. We think that the origin of this plot should be 
looked for not only in the West, but also in the East and the last poem 
of Nizami can play a very valuable role. In the article the variants in 
Nizami’s activity are involved in the study in the comparative aspect.  

Key words: Nizami, motif, plot, Iskandar, tale  
 

Резюме 
Взаимосвязям творчества Низами и фольклора были 

посвящены многочисленные исследования. Но богатство наследия 
Низами, грандиозность гения Низами позволяют нам 
неоднократно и по-разным аспектам обращаться к творчеству 
этого поэта, его «Хамсе/Пятерице», которая считается вершиной 
не только азербайджанской, но и мировой литературы. В статье 
исследуется фольклорный сюжет о «правителе с ушами/рогами» 
встречаемый в последней жемчужине «Хамсы/Пятерицы» Низами 
– в «Искендернаме». 

Этот сюжет включен в Motif-index of folk-literature: Стиса 
Томсона в виде нескольких мотивов (человек с рогами, человек с 
ослиными ушами, растение, открывающее тайну, колодец, 
открывающий тайну и т.д.). Сюжет «правитель с ушами/рогами» 
был самым распространенным сюжетом эпической фольклорной 
традиции, так как от Дальнего и Среднего Востока до берегов 
Атлантического океана и даже на африканском континенте 
можно встретить разные интерпретации этого сюжета. В части 
«Икбалнаме» поэмы «Искендекнаме», этот сюжет представлен в 
нескольких вариантах. Что касается происхождения этого 
сюжета, то по всем показателям сюжета его происхождение 
связано с длинноухим или рогатым Мидасом, то есть с 
древнегреческим мифом. На наш взгляд, истоки этого сюжета 
следует искать не на Западе, а на Востоке, и последняя поэма 
Низами может сыграть в этом очень ценную роль. В статье в 
сравнительном аспекте задействованы варианты этого сюжета из 
творчества Низами. 

Ключевые слова: Низами, мотив, сюжет, Александр/ Ис-
кендер, сказка 

 



44 
 

Giriş. Azərbaycan-Koreya folklor paralellərini araşdırarkən 
Azərbaycandan minlərlə kilometr uzaqlıqda olan və “səhər 
təravətinin vətəni” adlanan bu Şərq ölkəsində yaranan şifahi 
ədəbiyyat nümunələrinin oxşarlığının, hətta eyniliyinin şahidi 
olmaq mümkündür. Xüsusilə Koreya nağıl fondunun çoxlu say-
da mətnləri, bu mətnlərin süjet və motiv tərkibi Azərbaycan na-
ğılları arasında paralellər aparılmasını zəruri edir. Amma bəzən 
mətnlərin qarşılıqlı və müqayisəli tədqiqi zamanı qaranlıq mə-
qamlara da rast gəlinir. Belə məqamlardan birində dahi Azər-
baycan şairi Nizami Gəncəvi yaradıcılığı köməyə gəlir. Məhz 
onun bədii irsi belə elementlərin ortaq müqayisə müstəvisinə gə-
tirilməsini mümkün edir. Belə məqamlardan birinə nəzər salaq.  

“Qulaqlı/buynuzlu hökmdar” süjetinin folklordakı təza-
hürləri. Bu süjet folklor mətnləri içərisində ən çox maraq doğu-
ran və geniş yayılmış bir süjetdir və bir neçə motiv şəklində – 
buynuzlu adam, eşşək qulaqlı adam, sirri açan bitki, sirri açan 
quyu və s. – demək olar ki, bütün dünya xalqlarının folklor yad-
daşında qorunur. Koreya nağılları və tarixi rəvayətləri içərisində 
də bu süjetlə rastlaşmaq mümkündür. Bu süjet əsasında qoşul-
muş bir neçə mətn Koreya folklorunun rus dilinə tərcümələri 
içərisində də yer almışdır. Birinci nağıl “Ulaq qulaqlı hökmdar” 
adlanır. Nağılda İnnem adlı Silla hökmdarından, onun evlənmə-
yindən bəhs olunur. Nağılda həmin hökmdarın uzun qulaqları 
olur və onun saçını kəsməyə gələn dəllək bu sirri heç kəsə aç-
mır. Amma ölüm ayağında dözə bilmir, bu sirr onun içini deşir 
və o, bambuk meşəsinə gedib torpağa pıçıldayır – şahın eşşək 
qulaqları var. Hər dəfə külək əsəndə bambuk yellənir və hava ilə 
bu səs yayılır: – Şahın eşşək qulaqları var. Bambuk meşəsinin 
yerində hökmdarın əmri ilə zoğal kolları əkilir. Amma bu kollar 
da külək əsəndə pıçıldayırlar: – şahın eşşək qulaqları var”. 
Əlbəttə, bu nağılda kontaminasiya nəticəsində bir neçə süjet çar-
pazlaşır. İki bacının birinin çirkin, birinin gözəl olması, hökm-
darın böyük dilinin olması və dili yorğan kimi üstünə sərməsi, 



45 
 

ilan sürüsünün təhlükə yaratması və s. Amma bizi maraqlan-
dıran uzun qulaqlar haqqında olan süjetdir.  

Başqa bir Koreya folklor mətnində – “Torims monastırının 
yaxınlığında bambuk meşəsi” nağılında isə nağıl hökmdarın 
qulaqlarının uzanması epizodu ilə başlayır. Bu qulaqları gizlət-
mək üçün hökmdar başına böyük papaq qoyur. Onun bu ey-
bindən sarayda heç kəs xəbər tutmur, şahın papaqçısından başqa. 
Bu papaqçı həmin sirri uzun illər saxlayır, amma bu sirr ona 
əziyyət verir, ölümünə yaxın bambuk meşəsinə gedir orada – 
Şahımızın çin eşşəyinin qulaqları kimi qulaqları var, – deyərək 
sirri açır. Evə gələn kimi ölür. Külək əsəndə meşədən belə səs 
gəlir – Şahın çin eşşəyinin qulaqları kimi qulaqları var. O biri 
nağılda olduğu kimi, şahın əmri ilə bambuk meşəsini qırıb 
yerinə zoğal əkirlər. Amma külək əsəndə yenə meşədən həmin 
səs eşidilir” (4, s. 32).  

Başqa bir məcmuəyə düşmüş Koreya nağılı isə belə adlanır 
“At qulaqlı şah”. Bu nağılda Silla dövlətində hakimiyyətdə olan 
Xenanvan padşahdan söz açılır. Onun iki qızı olur. Onun böyük 
və eybəcər qızı ilə evlənən İnnem şahın ölümündən sonra taxta 
çıxır və kiçik qızı da özünə ikinci arvad edir. Amma bir gün 
İnnemin qulaqları at qulağı kimi böyüməyə başlayır. O, qulaq-
larını tacının altında gizlədir, bundan yalnız dəlləyin xəbəri olur. 
Dəllək də ölüm qorxusundan bu sirri heç kəsə açmır. Dəllək 
qocalanda şah onu evinə buraxmaq qərarına gəlir. Amma sirr 
dəlləyin içini deşır. O, tez bambuk meşəsinə qaçır, orada var 
gücü ilə – Şahın at qulaqları var, – deyir. O qədər qışqırır ki, 
ürəyi partlayıb ölür. Bundan sonra külək hər əsəndə meşədən səs 
gəlir – Şahın at qulaqları var (15, s. 5).  

Təbii ki, elə ilk baxışdan bu Koreya nağılları “İskəndərin 
buynuzu var, buynuzu” nağılını xatırladır. Məsələ burasındadır 
ki, istər Koreya xalqının yuxarıda təqdim etdiyimiz nağılları, 
istərsə də Azərbaycan nağıl fondunda qorunan “İskəndər 
Zülqərneyn” (3, s. 76) nağılı məhz eyni bir süjet əsasında yaran-
mışlar. Bu nağıl süjeti universal səciyyə daşıyır və bu səbəbdən 



46 
 

Aarne-Andreyevin məşhur “Aarne sistemi üzrə nağıl süjetləri-
nin” göstəricisinə “Sehrli nağıllar. Digər sehrli məqamlar” böl-
məsində 716 nömrəsi ilə salınmışdır: “716. Eşşək qulaqları 
(Midasın qulaqları): hökmdarın ulaq qulağı kimi qulaqları var; 
dəllək bunu öyrənir, amma ölüm qorxusu ilə bu sirri gizləməli-
dir; o, bu sirri yerə (suya) açır; oradan çıxan ağac (qamış) sirri 
açır” (8, s. 51). Çoyi İnhale tərəfindən tərtib olunmuş “A Type 
Index of Korean Folktales” – Koreya nağıllarının eyni göstəri-
cisində də bu süjet 758-ci nömrə ilə qeyd olunmuşdur”. 758 – 
King's ears are donkey ears” (16, s. 329 ). Azərbaycan nağılla-
rının süjet göstəricisində isə bu süjetin nömrəsi – 782-dir: “782. 
İskəndərin buynuzu. İskəndərin başını qırxan dəllək bu sirri heç 
kimə açmamalıdır. Sirri quyuya danışır, oradan çıxan qamış onu 
yayır” (6, s. 200).  

 Nizami Gəncəvi yaradıcılığında “qulaqlı/buynuzlu 
hökmdar” süjeti. Bu süjet Nizaminin “Xəmsə”sinə də daxil 
edilmişdir və maraqlıdır ki, “İqbalnamə”də bu əhvalat bir neçə 
variantda verilir. Əgər biz Nizamiyə müraciət etsək, Koreya-
Azərbaycan nağıllarının müqayisəsi zamanı yaranan bir suala 
cavab vermiş olarıq. Bu sual da ondan ibarətdir ki, Koreya 
nağıllarında hökmdarın uzun heyvani (ya at, ya da ulaq) 
qulaqları var, amma Azərbaycan nağılında qəhrəmanın qulaqları 
uzun deyil, onun buynuzları vardır. Əvvəla, V.Bertelsin də qeyd 
etdiyi kimi, Nizami ərəblərin İskəndərə “Zülqərneyn” (iki 
buynuza sahib olan) ləqəbini verməsinin səbəbini açıqlayır. Bu-
nu da şair filosof Əbu əl Məşərin “Üluf” əsərinə istinadən edir 
(9, s. 65). Əbu Məşər IX əsrdə “Üluf” kitabında yazır ki, “İs-
kəndər öləndən sonra yunanlar onun surətini çəkmişlər. Həmin 
surətin sağ və solunda iki mələk şəkli də rəsm etmişlər. Surətin 
üstündə iki buynuz şəkli olmuşdur. Guya İskəndər Allah tərə-
findən yaradılıb yerə göndərilmiş, bu mələklər də onun sağ-so-
lunda qarovulçusudurlar. Sonra həmin şəkil ərəblərin əlinə keç-
miş, onlar buynuzlu mələyi İskəndər bilib, ona “Zülqərneyn” 
(ikibuynuzlu) adını vermişlər” (5, s. 232).  



47 
 

Eyni əsərdə ikibuynuzluluğun bir səbəbi də belə açılır:  
 “İki qərn sahibi” qoymuş namını, 
 Çünki Şərqdən, Qərbdən almış kamını.  

Ə.Cəfərə görə, ərəb dilində qərn sözü cəhət – Şərq və Qərb 
mənasında da işlənir. İskəndər Zülqərneynə “İki qərn sahibi” 
ləqəbini ona görə vermişlər ki, o, Şərqi də, Qərbi də fəth et-
mişdir (5, s. 232). 

Deyirlər ki, qoşa hörüyü varmış, 
Onu kürəyinə daim atarmış. 

Yenə həmin mənbədən məlum olur ki, qərn – sözü saç 
mənasında da işlənir. Guya İskəndər saçını başının dalında iki 
dəstədə hörüb bururmuş, buna görə ona Zülqərneyn – iki hö-
rüklü deyirmişlər (5, s. 232). 

Deyirlər, görübmüş bir belə röya,  
Gündən iki qəmi alıbmış guya. 

İskəndər yuxuda görübmüş ki, Şərqi və Qərbi Günəşin 
əlindən almış, iki qəm sahibi olmuş, buna görə ona Zülqərneyn 
adını vermişlər. 

Başqa rəvayətdə deyirlər yenə: 
İskəndər yaşamış iki qərinə. 

 Bu rəvayətə görə isə, qərinə sözü həm əsr, həm də əsrin üçdə 
biri mənasında işlənir. İskəndərin yeni eradan qabaq 356-cı ilin 
payızında doğulduğu və 13 iyun 323-cü ildə, yəni otuz üç yaşında 
öldüyü məlumdur. Demək, bu rəvayət uydurmadır (5, s. 232). 

İndi isə Nizaminin verdiyi son, əsas rəvayətə nəzər yetirək:  
Başqa bir bilici deyir ki, onun  
Qulaqları varmış həddindən uzun.  
Dürdən taca bənzər qınları varmış, 
İki qulağına o, qın taxarmış.  

Deməli, İskəndərin qulaqları çox uzun imiş, onları gizlət-
mək üçün o, tacının yanlarında buynuza oxşar iki balaca qın 
qayırtdırıbmış, tacını qoyanda qulaqlarını o qınların içinə salır-
mış (5, s. 232). 

Burada bizi maraqlandıran cəhət, İskəndərin buynuz şəklin-



48 
 

dəki qınlarının içində gizlənən uzun qulaqlarıdır. Deməli, bizim 
nağıl qəhrəmanının arxetipi uzun qulaqları olan hökmdardır. Belə 
olan halda, apardığımız paralelin mümkünlüyü göz önündədir.  

Nizaminin verdiyi son, əsas rəvayətdə hadisələrin inkişafı, 
hətta söylənən söz belə tamamilə Koreya folklor yaddaşına nağıl 
kimi daxil olmuş mətnlə eyniyyət təşkil edir: 

 Dərdini quyuya eylədi izhar: 
“İskəndərin uzun qulaqları var” (5, s. 43). 

Haşiyə çıxaraq onu da söyləyək ki, qulaqların buynuz şək-
lindəki qının içində gizlədilməsi motivi Şərqdə geniş yayılıb. 
“Ulaq qulaqlı şah” adlı monqol nağılında qara çinlilərin hökm-
darı Daybun xanın eşşək qulaqlı bir oğlu var imiş. O, şah seçi-
ləndən sonra gəncləri xalqın arasından seçərək saraya gətirir, 
başını onlara qaşıtdırdıqdan sonra sirrini açmasınlar deyə onları 
öldürürmüş. Bu, illərlə belə davam edir. Bir gün bir qoca qarının 
yeganə oğluna növbə çatır. Qarı hiylə işlədərək öz südündən 
sağır və ondan fətir hazırlayır. Oğluna da tapşırır ki, şahın başını 
qaşıya-qaşıya bunu ye. Şahın da nəfsi çəkir, bu fətirdən dadır. 
Onun belə ətirli və dadlı olmasının səbəbini soruşur. Oğlan ana-
sının südü qatıldığını deyir. Şah başa düşür ki, süd qardaşını öl-
dürə bilməyəcək. Ondan söz alır ki, sirrini heç kəsə deməyəcək. 
Amma bu sirr onun içini deşir və onu xəstəliyə salır. Anası 
duyuq düşür və ona məsləhət verir ki, kimsəsiz bir çölə getsin və 
sirrini torpağa, ağaclara, daşlara söyləsin. Oğlan sirri qunduz 
yuvasına danışır. Amma bu sözləri külək şaha çatdırır. Onda şah 
oğlanı hüzuruna çağırır. Oğlan sirri yuvaya açdığını söyləyir. 
Amma şaha məsləhət verir ki, kənarları buynuz şəklində olan 
papaq tikdirsin və qulaqlarını onun içində gizlətsin. Şah heç kəs 
duyuq düşməsin deyə hamıya buynuzlu papaq taxmağı əmr edir. 
O zamandan həmin vilayətin hörmətli adamları belə papaq 
taxmağa başlayırlar (10). 

Akademik Bertels yuxarıda qeyd olunan əsərində müqayi-
səyə cəlb etdiyimiz nağılla üst-üstə düşən Nizaminin təqdim 
etdiyi bu son rəvayətin Midas mifi olduğunu qeyd edir: “Bütün 



49 
 

bunlara Nizami Midas – eşşək qulaqlar və adamlara bu sirri açan 
qamış haqqında olan nağılı əlavə edir, bu nağılı da İskəndərə aid 
edir”. Əslində isə tədqiqatçı A.Acalov indi nağıl qəhrəmanı kimi 
araşdırdığımız bu epik obrazın Nizami yaradıcılığına belə türk 
folklorundan keçdiyini qeyd edir: “İskəndər obrazının təşəkkülü 
prosesinin əsasında Oğuz Kağan obrazı dayanır. Məhz bu məna-
da epik qəhrəman İskəndər obrazını yaradarkən Nizami, Yəsəvi, 
Nəvai və Kaşqari də ən çox türk epik ənənəsində söykənmişlər” 
(7, s. 172). 

S.Tomsonun Motif-index of folk-literature: göstəricisində 
süjetin yeri. Bu süjet bir neçə motiv şəklində (buynuzlu adam, 
eşşək qulaqlı adam, sirri açan bitki, sirri açan quyu və s.) 
S.Tomsonun Motif-index of folk-literature: göstəricisinə təbii ki, 
daxil edilmişdir:  

F. MARVELS (Sehr) 
F200 - F699. MARVELOUS CREATURES (Sehrli 

yaratıqlar) 
F500 - F599. Remarkable persons (görkəmli şəxslər) 
F510. Monstrous persons (bədheybət yaratıqlar) 
F511.2.2. - F511.2.2. Person with ass‘s (horse’s) ears. (eşşək 

(at) qulaqlı adam)  
F511.3. - F511.3. Person with horns (buynuzlu adam) 
D. MAGIC (Magiya) 
D1300 - D1599. Function of magic objects. (magik 

obyektlərin funksiyaları) 
D1300 - D1379. Magic objects effect changes in persons 

(Sehrli cisimlərin təsiri ilə insanlarda dəyişikliklər yaranır) 
D1316.5. - D1316.5. Magic speaking reed (tree) betrays secret. 

King has whispered secret to hole in the ground. (Magik 
danışan qamış (ağac) gizli sirri açır. Hökmdar yerdəki çuxura 
gizli sirri pıçıldayır). 

D1316.5.1. - D1316.5.1. Voice comes forth from tree, revealing 
truth (Səs ağacdan gəlir, həqiqət ortaya çıxır). 

Bu süjet epik folklor ənənəsinin ən geniş yayılmış süjeti 



50 
 

olmuşdur, desək, yanılmarıq. Uzaq və yaxın Şərqdən ta Atlantik 
okeanının sahillərinədək, hətta Afrika qitəsində bu süjetin qeydə 
alınmış fərqli interpretasiyalarına rast gəlmək mümkündür. Bu 
süjetin mənşəyinə gəlincə isə bütün süjet göstəricilərində onun 
mənşəyi qulaqlı və ya buynuzlu Midasla, yəni qədim yunan mifi 
ilə əlaqələndirilir.  

Midas mifi və süjet. Qərbdə mövcud olan folklor süjetləri-
nin mənşəyini Şərqlə bağlayan və Avropa xalqlarının folklorun-
da olan əksər motiv və süjeti Şərq mənbələri, xüsusən də “Pan-
çatantra” ilə əlaqələndirən, iqtibas nəzəriyyəsinin banisi T.Ben-
fey yalnız bu süjetin istisna təşkil etdiyini, Şərqə Qərbdən keçdi-
yini söyləmişdir (17). Yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, akad. 
E.Bertels də Nizami İskəndərini tədqiq edərkən süjeti Midas 
haqqında yunan mifi ilə əlaqələndirir. Folklor ənənəsində İskən-
dər obrazına monoqrafiya həsr etmiş Y.Kostyuxin bu süjet üzə-
rində geniş dayanaraq onadək olan fikirlərə münasibət bildir-
mişdir. Məlum olur ki, türkmən, qırğız, ukrayna, serb, qazax və 
b. xalqlarda olan buynuzlu İskəndərlər Midas mifinin transfor-
masiyalarıdır. Tədqiqatçı fikrini belə bir müddəa ilə əsaslandırır 
ki, başqa xalqlarda olsa belə, İskəndər adına bağlanması bu 
süjetin vətəninin Yunanıstan olduğunu təsdiqləyir: “buradan o 
(süjet) həm Şərqə (fərqli vaxtlarda və görünür, fərqli 
variantlarda), həm də Qərbə keçmişdir” (11, s. 105). 

Koreya folklorunda bu süjetin köklərinin haradan gəlməsi 
barədə maraqlı fikirlərə rast gəlmək mümkündür. Bu iqtibası 
tədqiq edən alimlərin böyük əksəriyyəti bu nağıl və tarixi 
hekayətləri sözügedən Midas mifi ilə əlaqələndirmişlər. Məsə-
lən, Koreya folklorunu rus dilinə tərcümə edən və ardıcıl olaraq 
tədqiq edən A.F.Troseviç bu xüsusda yazır ki, Midasın hekayəti 
(Qulaqlı və ya buynuzlu) “Heyvanlar şahı”nın tarixi Çin 
imperiyasının sərhədlərindən şimal və şimal-qərbdə, habelə 
Hindistanın şimal və şimal-şərqində yaşayan xalqlar arasında 
yayğın idi” (13, s. 3). Daha sonra başqa bir tədqiqatında A.Tro-
seviç göstərir ki, Midasın hekayətini Koreyaya Hindistana 



51 
 

zəvvarlığa gedən buddist rahiblər gətirə bilərdilər (14, s. 279).  
Oğuz mifi və süjet. Azərbaycan folklorşünaslığında bir-

mənalı olaraq ikibuynuzlu hökmdar, bizim halda, buynuzlu 
İskəndər süjeti Midas mifi ilə deyil, Oğuz mifi ilə əlaqələndirilir 
və bu süjetin mənşəyinin Qərbdən Şərqə deyil, Şərqdən Qərbə 
keçdiyi göstərilir. Prof. F.Bayat bu xüsusda yazır: “...Türk 
mədəniyyətində İslamın qəbulundan sonra mədəniyyətin bir sıra 
məsələləri islam-türk mədəniyyəti amilinə çevrildiyindən buynuz 
da Oğuzdan alınıb Şərq, həm də türk folklorunun mərkəzi 
obrazlarından biri olan İskəndərə verildi. Bu baxımdan İskəndər 
bütün parametrlərlə Oğuzu əvəz edir. ....Türk mədəniyyəti 
makedoniyalı Aleksandr tanımır, İsgəndər Zülqərneyn tanıyır. Bu 
tanıma isə Oğuz mifoloji semantikasından kənarda mümkün 
deyildir” (1, s. 76). Prof. C.Bəydili isə bu transformasiyanı belə 
göstərir: “Bütövlükdə isə İsgəndər Zülqərneyn obrazının fomalaş-
masında, heç şübhəsiz, Oğuz Kağan obrazı aparıcı olmuşdur. 
Türk mədəni ənənəsində ilk əvvəl Oğuza aid edilən bəlli atribut 
və funksiyaların sonradan İsgəndərə aid olunması da bu fikri 
təsdiq edir” (2, s. 171). Tədqiqatçının qeyd etdiyi bu atribut və 
funksiyaların (dirilik suyu, ölməzlik, əbədi həyat, advermə) içində 
haqqında danışdığımız ikibuynuzluluq da vardır.  

Potanin və “qulaqlı/buynuzlu hökmdar” süjeti. Amma 
dünya folklorşünaslığında formalaşmış Midas mifi ilə bağlı 
ənənəvi baxış bucağını dəyişən tədqiqatçılar da olmuşdur. 
Məsələn, hələ XVIII əsrin sonu-XIX əsrin əvvəllərində Rusiya-
da Benfey məktəbinin ən fəal üzvü və iqtibas nəzəriyyəsinin qatı 
tərəfdarı Q.Potanin tamamilə fərqli bir baxışla çıxış etmişdir. 
Q.Potanin Qərb süjetlərinin böyük əksəriyyətinin mənşəyini 
Şərq folklorunda və mifologiyasında axtaran və olumlu nəticələr 
əldə etmiş bir tədqiqatçı və səyyah olmuşdur. Onun Şərqdən – 
xüsusən Monqolustandan, Tibetdən və s. topladığı folklor mate-
rialları, habelə Şərq mənbələrinə yüksək səviyyədə yiyələnməsi 
Qərb süjeti kimi tanınan bir çox motiv, süjet və obrazın mən-
şəyini Şərqdə tapmasına yardım etmişdir. Tədqiqatçının məşhur 



52 
 

“Восточные мотивы в средневековом Eвропейском эпосе” 
əsərində sözügedən problemlə bağlı bir neçə diqqətəlayiq 
məqam vardır. Əvvəla, Q.Potanin buynuzlu İskəndər obrazını 
Rəşidəddinin Oğuz xanı ilə (özünün dediyi kimi, “öküz-xan”) 
qarşılaşdırır, yəni kökünü Oğuz xanda axtarır (12, s. 529).  

Daha sonra Tibet folklorundakı öküz buynuzlarına malik 
Landarma şah obrazından danışarkən göstərir ki, bu obraz daha 
çox Midasla bağlanır. Amma Potaninə görə, bu obrazın arxetipi 
yunan mif qəhrəmanı deyil, türk mifologiyasında qaranlıq dün-
yanın sahibi Yerlikdir (Lamaist ikonoqrafiyasında Yerlik obrazı 
öküz başlı təsvir olunur) (12, s. 480).  

Potanin göstərir ki, monqollar və tanqutlara görə, Landar-
manın başında öküz buynuzları olmuşdur. Bu buynuzları hökm-
dar papaq altında gizlədir, onun saçını kəsməyə gələn gənc qız 
və oğlanları edam etdirirmiş. Bu süjet Monqolustanda sərbəst 
şəkildə də, yəni Landarma şahla əlaqəli olmayan şəkildə də ya-
yılmışdır. Monqollarda bu Yeljiqencikdi xan, İssık-kul qırğızla-
rında isə Janibek-xan, Aral-Balxaş düzənliyindəki qırğızlarda 
İskəndərdir. Alimə görə, Landarma mənfi-şər başlanğıcın təm-
silçisidir, o, Yerlikdir, cəhənnəmin hökmdarı, insanlara ölümü 
göndərəndir (12, s. 712). 

Q.Potanin bu əsərində Benfeyin (onun ardınca da eyni iddia 
ilə çıxış edən Kuzmiçevskinin) – bu süjet Monqolustana və 
Tibetə (yəni Şərqə – A.R.) Yunan mifindən keçmişdir – mülahi-
zəsinə skeptik yanaşır. Fikrini isə onunla əsaslandırır ki, Şərqin 
həmin mifə ehtiyacı yoxdur, çünki artıq həmin vaxt Tibet-mon-
qol xalqlarında qaranlıq dünyanın xanı Yerlik və onun buynuzlu 
başına dair inanc sistemi var idi və monqolların Landarma şahı, 
Midas deyil, şübhəsiz Yerlikdir. Hətta bu mifdə şahın saçını 
kəsən gənc oğlan və qızların qurban verilməsi də vardır.  

Ötən əsrin ortalarında Avropada da fərqli bir baxış meydana 
gəlmişdir. Xorvat tədqiqatçısı M.Boşkoviç – Stulli bu problemə 
“buynuzlu İskəndər” süjeti aspektindən deyil, “hökmdarın sirrinin 
faş-aşkar edilməsi” motivindən yanaşır. Müəllif əhatəli bir 



53 
 

tədqiqatın sonunda belə bir nəticəyə gəlir ki, “Midas haqqında yu-
nan mifi – çox qədim dövrlərdə Şərqdə yaranmış süjetin son, daha 
gec versiyasıdır” (18, s. 135). Bu süjetin vətəni isə Şərqi İrandır. 
Şərqə və Qərbə isə süjet köçəri tayfalar tərəfindən gətirilmişdir.   

Nəticə. Beləliklə, Azərbaycan və Koreya folklorundakı bu 
süjetin mənşəyini vahid mənbədə, yəni Şərqdə tapa bilərik. Bu 
axtarışlarda isə Azərbaycan ədəbiyyatının parlaq siması Nizami 
Gəncəvinin zəngin yaradıcılığı öz əhatəliliyi, dərinliyi və işığı 
ilə yardımçı olur. Əminik ki, Nizami Gəncəvi və onun ədəbi-
bədii irsi hələ çox açılmamış mətləblərin açarı olacaqdır.  

 
QAYNAQLAR 

Azərbaycan dilində 
1. Bayat F. Oğuz epik ənənəsi və “Oğuz Kağan” dastanı. Bakı: 

Sabah, 1993, 194 s. 
2. Bəydili C. Türk mifoloji sözlüyü. Bakı: Elm, 2003, 418 s. 
3. Nağıllar / tərtib edəni N.Seyidov. Bakı: Yazıçı, 1985, 505 s. 
4. Oxuyan piyalə (1958): Asiya ölkələri xalqlarının nağılları / 

tərc. ed. Ş.Mir Bağırova. Bakı: Uşaqgəncnəşr, 1958, 193 s.  
5. Gəncəvi N. İskəndərnamə. İqbalnamə. Bakı: Lider, 2004, 256 s. 
6. Rüstəmzadə İ. Azərbaycan nağıllarının süjet göstəricisi. Bakı: 

Elm və təhsil, 2013, 368 s.  
 

Rus dilində 
7. Аджалов А. Трансформации одного древневосточного 

эпического образа в сравнительно-типологическом освещении // 
Azərbaycan filologiyası məsələləri. Bakı: Elm, 1984, s. 223-228  

8. Андреев Н.П. Указатель сказочных сюжетов по системе 
Аарне. – Л.: Государственное русское географическое общество, 
1929. – c. 51 

9. Бертельс. Е. Роман об Александре и и его главные версии 
на Востоке. Москва-Ленинград: Изд.АН СССР, 1948, 188 с. 

10. Волшебный мертвец. Монгольско-ойротские сказки / 
перевод академика Б.Владимирцева. Москва: Издательство 
Восточной Литературы, 1958, 160 с. 



54 
 

11. Костюхин Е.А. Александр Македонский в литературной 
и фольклорной традиции. Москва: Главная редакция восточной 
литературы изд-ва «Наука», 1972, 193 c. 

12. Потанин Г. Восточные мотивы в средневековом 
Eвропейском эпосе. Москва: Издание географического отделения 
Императорского общества любителей естествознания, 
антропологии и этнографии, 1899, 893 с. 

13. Троцевич А.Ф. О чем рассказывают старинные 
Корейские предания // Чудесная жемчужина. Рассказы о 
необычном. Корейские предания легенды и сказки / перевод с 
корейского А.Ф.Троцевич, Л.Р.Концевича, М.И.Никитиной, Ю. 
В. Болтач, М.Н.Пака, А. В. Соловьева, В. М. Тихонова, Д. Д. 
Елисеева. СПб.: Гиперион, 2014, c. 1-10 

14. Троцевич А.Ф. Сюжет «царь с ослиными ушами» в 
корейской литературе // Петербургское востоковедение. Выпуск 
7. СПб.: Центр «Петербургское Востоковедение», 1995, c. 279 

15. Феи с алмазных гор. Корейские народные сказки / 
cоставление и вступительная статья В.Пака. М.: Худож. лит., 
1991, 394 с. 

 
İngilis dilində 

16. Choi Inhale. A Type Index of Korean Folktales. Seoul: 
Myongi University, 1979, p. 329 

 
Alman dilində 

17. Benfey T. Pantschatantra: fünf Bücher indischer Fabeln, 
Märchen, und Erzählungen / aus dem Sanskrit übersetzt mit Einleitung 
und Anmerkungen. Leipzig: F.A.Brockhaus, 1859, 552 p. 

 
Xorvat dilində 

18. Boskovic-Stulli M. Narodna predaja o vladarevoj tajni. 
Zagreb: İnstitut za narodnu umjeetnost, 1967, 346 str.                        
  

 



55 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ YARADICILIĞI AZƏRBAYCAN 
FOLKLORUNUN QAYNAĞI KİMİ 

 

ACTIVITY OF NIZAMI GANJAVI AS A SOURCE OF 
AZERBAIJANI FOLKLORE 

 

ТВОРЧЕСТВО НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ КАК 
ИСТОЧНИК АЗЕРБАЙДЖАНСКОГО ФОЛЬКЛОРА 

 
Ağaverdi XƏLİL 

Filologiya elmləri doktoru, dosent 
AMEA Folklor İnstitutu 

aqaverdi@yandex.ru  
 

Summary 
The works of the great Azerbaijani poet Nizami Ganjavi are one 

of the reliable sources of Azerbaijani folklore. In his works, samples 
of Azerbaijani folklore have been preserved intact until the modern 
period. The article examines the works of Nizami in the context of the 
relationship between oral and written traditions. 

Key words: Azerbaijan, Nizami Ganjavi, folklore, tradition, 
literature 
 

Резюме  
Произведения великого зербайджанского поэта Низами 

Гянджеви является одним из надежных источников азербай-
джанского фольклора. В его произведениях образцы азербай-
джанского фольклора сохранились в целостности до совре-
менного периода. В статье исследуется произведения Низами в 
контексте взаимосвязях устной и письменной традиции.  

Кючевые слова: Азербайджан, Низами Гянджеви, фольк-
лор, традиция, литература  

 
Vaxtilə ulu öndər Heydər Əliyev Nizami irsini çox yüksək 

qiymətləndirərək onun adı ilə bağlı elmi və mədəni tədbirlərin 
daha intensiv keçirilməsinin zəruriliyini qeyd etmişdi. Heydər 



56 
 

Əliyevin Nizami ilə bağlı söylədiyi fikirlərdən iki tezisi xüsusilə 
qeyd etmək istəyərdim: 

1. Heydər Əliyev təklif edirdi ki, Nizami kimi böyük şəx-
siyyətlərin yubileyləri hər il keçirilsin. 

2. Nizami təkcə şair kimi deyil, həm də filosof kimi 
öyrənilməlidir.  

Bu tezislərdən belə bir nəticə çıxarmaq olar ki, Nizami irsi 
dərindən öyrənilməli və öyrədilməlidir və bu proses fasiləsiz 
olaraq həyata keçirilməlidir. Bunun üçün yuvarlaq rəqəmli yubi-
leyləri gözləmək lazım deyil. 

Mütəfəkkir və filosof kimi öyrənilməsi deyərkən isə şairin 
əsərlərinin müasir cəmiyyətin idrak prosesinə aktiv şəkildə cəlb 
edilməsi nəzərdə tutulmuşdur. Nizamini fasiləsiz şəkildə öyrən-
mək və Nizami fəlsəfəsini dərk etmək lazımdır. Heydər Əliyevin 
Azərbaycan cəmiyyətinə ulu tövsiyəsi belədir.  

Bizim araşdırmamız cəmiyyətin mənəvi zənginləşməsi pro-
sesində Nizaminin aktiv iştirakını nəzərdə tutan Heydər Əliye-
vin konseptual müddəaları üzərində qurulmuşdur. Biz məsələyə 
“Nizami və folklor”la yanaşı “folklor və Nizami” aspektindən də 
baxmağı məqsədəuyğun hesab etmişik.  

Beləliklə, bu mövzu bizim əvvəlki tədqiqatlarımızın davamı 
olaraq işlənmiş və hər iki aspekti özündə birləşdirmişdir.  

Böyük Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvinin əsərləri Azər-
baycan folklorunu yazılı ənənəyə daxil edən və onu müasir döv-
rümüzə qədər qoruyan etibarlı qaynaqlardan biridir. Dahi Azər-
baycan şairi Nizami Gəncəvinin əsərləri özündə qədim mədəniy-
yətin incilərini qoruyub saxlamış və əsrlər keçməsinə baxmaya-
raq, bu möhtəşəm mənəvi mirasın günümüzə qədər itki və zədə 
görmədən gəlib çıxa bilməsini təmin etmişdir.  

Nizami Gəncəvi yaradıcılığının folklorla əlaqəli şəkildə öyrə-
nilməsinin tarixi XX əsrin birinci yarısından başlanır. Xüsusilə, 
böyük şairin 800 illik yubileyinə hazırlıq dövründə bir sıra dəyərli 
tədqiqatlar aparılmışdır. Bunlardan biri, şübhəsiz ki, Bertelsin 
məşhur “Böyük Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi” adlı dəyərli 



57 
 

əsəridir. Bu əsərdə Nizami yaradıcılığını Azərbaycan şifahi 
ənənəsi ilə bağlayan önəmli məsələlərə yer verilmişdir.  

Araşdırmalardan məlum olur ki, Nizami Gəncəvi xalq yara-
dıcılığına tükənməz bir xəzinə kimi baxmış, folklor nümunələ-
rindən öz fikirlərini xalqa daha yaxşı çatdırmaq üçün ustalıqla 
istifadə etmişdir. Bu həqiqəti müşahidə edən rus şərqşünası 
Bertels yazır: “Əgər Nizami bəlli olmayan başqa yazılı mənbə-
dən istifadə etməmişsə, o zaman Azərbaycanda çox geniş yayıl-
mış olan şifahi rəvayətlər onun üçün material olmuşdur”. 

Böyük şairin dünyaya gəlişi böyük Gəncə zəlzələsi dövrünə 
təsadüf etmiş, təbiətin təlatümü mədəniyyətin təkamülünə təkan 
vermişdir. Azərbaycan təbiətinin və cəmiyyətinin dünya mədə-
niyyətinə verdiyi möhtəşəm töhfə Nizaminin simasında və onun 
zəngin yaradıcılığında öz aydın ifadəsini tapmışdır.  

Nizami yaradıcılığını Azərbaycan folkloru ilə əlaqəli öyrən-
mək təşəbbüsü görkəmli ədəbiyyatşünas alim Həmid Araslının 
tədqiqatlarında müşahidə olunur (4, 5). Alimin “Nizami əsərlə-
rində el sözləri” adlı tədqiqatı birbaşa Azərbaycan folklor nümu-
nələrinin şairin əsərlərində təsbit edilməsinə və onların təhlilinə 
həsr edilmişdir.  

Nizami və folklor istiqamətində aparılan tədqiqatlar içəri-
sində M.Təhmasibin, S.Paşayevin və b. əsərlərini qeyd edə bilə-
rik (7, 8). M.Təhmasib mərasim folklorunu öyrənəndə də, Azər-
baycan xalq dastnalarını da orta əsrlər dövründə araşdıranda da 
Nizami yaradıcılığındakı zəngin məlumatlara müraciət edib. 

Sədnik Paşa Pirsultanlı uzun illər Nizami yaradıcılığını 
folklorla əlaqəli araşdırıb və bir sıra tədqiqatlar nəşr edib. Bizim 
Sədnik Paşa Pirsultanlının tədqiqatlarında Nizami və folklor 
məsələsi ilə bağlı ayrıca araşdırmamız, məqaləmiz vardır. 

Biz Nizami və folklor məsələsinə Nizami yaradıcılığında 
folklor və ya Azərbaycan folkloru kontekstini istisna etmədən 
yanaşırıq. Lakin bizim tədqiqatımız təkcə bu kontekstlə məh-
dudlaşmır, Nizami yaradıcılığının özünün bir folklor qaynağı 
olması istiqamətini də özündə birləşdirir. 



58 
 

Qeyd etdiyimiz kimi, bir sıra tədqiqatlarda Nizami yara-
dıcılığında folklor məsələsi araşdırılmışdır. Bu istiqaməti biz də 
diqqətlə izləmişik və belə bir qənaətə gəlmişik ki, şairin yara-
dıcılığı Azərbaycan folkloru ilə sıx şəkildə bağlıdır. Bu bağlılıq 
özündə iki aspekti əhatə edir: 

1. Nizami yaradıcılığı Azərbaycan folklorundan qaynaqlan-
mışdır. 

2. Nizami yaradıcılığı Azərbaycan folkloru nümunələrini 
özündə yaşatmış və folklorun yazılı qaynağı olmuşdur. 

Məlumdur ki, Nizami Azərbaycanda doğulub, Azərbaycan 
türküdür, əsərlərini isə o dövrün bir çox türk şairləri kimi türk-
lərin bir dönəm şeir dili olaraq istifadə etdikləri fars dilində 
yazıb. Dil tədqiqatçılarımız Nizaminin dilində çoxlu türk sözləri 
aşkarladılar. Tarixçilərimiz onun yurdunun Azərbaycan oldu-
ğunu bir daha təsdiqlədilər. Dahi şairin əsərlərinin əsas qaynağı 
da Azərbaycan folkloru olmuşdur.  

Qeyd edim ki, milli düşüncənin gerçəkləşdiyi folklor mətn-
ləri əslində “zahirən tərcümə” olunur. Onun ifadə etdiyi sxem, 
kod və məlumat isə yerində qalır. Azərbaycan düşüncəsinə məx-
sus olan və ya düşüncənin Azərbaycan modelindəki sxemlər, 
kodlar və məlumatlar bir milli sistemin elementləri olduğundan 
onlar invariant xarakterlidir və dil tərcüməsi zamanı da dəyiş-
mirlər. Çünki onlar dillə ifadə olunan dildən böyük vahidlərdir. 

Nizami xalq hikmətini, zəkasını, xalq müdrikliyini hər şey-
dən üstün tuturdu. Onun əsərləri bunun ən yaxşı isbatıdır. Niza-
minin dahi bir sənətkar kimi yetişməsində bir çox amillərlə yana-
şı, zəngin Azərbaycan xalq yaradıcılığı mühüm rol oynamışdır. 

Nizami şifahi ədəbiyyatın bir çox janrlarından istifadə etdiyi 
kimi, xüsusilə qədim eposdan bacarıqla istifadə etmişdir. 
Nizaminin “İskəndərnamə” əsərində biz əski türk dastanı olan 
“Şu xaqan”ın qalıqlarını görürük. Digər əsərlərində isə Azər-
baycan xalq dastanları üçün xarakterik olan süjet və motivlərin 
işləndiyini müşahidə edirik.  



59 
 

“Leyli və Məcnun” mövzusunun Nizamidə və şifahi ənənədə 
yaşayan nümunələri Nizamini dastan yaradıcılığı kontekstində 
araşdrmaq üçün zəngin material verir. Bununla yanaşı, Nizami 
“Xosrov və Şirin”, “Fərhad və Şirin” kimi məhəbbət dastanlarını 
Azərbaycan məhəbbət dastanları ənənəsinin, “İskəndər dastanını” 
qəhrəmanlıq dastanlarının təsiri ilə yazıb. İskəndər şifahi ənənədə 
mövcud olan dastanların yeni modellərini yaradıb. Bu zaman o, 
Azərbaycan dastan strukturlarından bəhrələnib.  

 Bu dahi sənətkarın “Xəmsə” sində yüzlərlə folklor nümunə-
sinə rast gəlmək olar. Nizami Gəncəvinin əsərləri əsasında klassik 
ədəbi irsin folklorla əlaqəsi aşağdakı şəkildə özünü göstərir: 

1.Nizami Azərbaycan folklor nümunələrindən öz əsərlə-
rində geniş şəkildə istifadə etmişdir. 

2.Xalq ruhuna dərindən bələd olan Nizami Azərbaycan 
folklor nümunələrinin variantlarını yaratmışdır.  

3. Nizaminin əsərləri yeni folklor nümunələri yaranmasına 
material vermişdir. Nizami əsərlərində müxtəlif folklor nümunə-
lərindən, o cümlədən əsatir və əfsanələrdən, rəvayətlərdən, xalq 
söyləmələrindən geniş istifadə etmiş və sənətkarlıq dühasını 
onlara əlavə etməklə kamil sənət nümayiş etdirmişdir. Nizami 
ilk böyük əsəri olan “Sirlər xəzinəsində” xalq əfsanə və 
nağıllarından istifadə etmişdir. Bunlardan “Süleyman və Əkin-
çi”, “Nuşirəvan və bayquşların söhbəti”, “Sultan Səncər və 
qarı”, “Firudin ilə maralın dastanı”, “Harun ər-Rəşid ilə dəlləyin 
dastanı” və başqa nümunələri göstərmək olar.  

Məsələn “Firudin ilə maralın dastanı” hekayəsi Gəncə 
ərazisində məşhur olan “Qanlı daş” adlı əfsanə ilə demək olar ki, 
eynilik təşkil edir. Hər iki əfsanədə məşhur ovçunun qüdrəti, 
sonra bir qızı sevməsi, bu qıza qovuşmaq üçün məşhur bir 
maralı vurmalı olduğu və daşların maralı amansız ovçudan xilas 
etməsi, sinələrini açılan oxa sipər etməsi, cansız bir daşdan qan 
axması ovçunun əməlindən peşman olması göstərilir. Əfsanədə 
dərin humanizm ifadə olunur. İnsanın vəhşiliyi üzündən daşların 



60 
 

belə qan ağlaması, nəhayətdə daş qəlbli insanın mənəvi oyanışı 
və əməlindən peşmançılıq çəkdiyi verilir.  

“Sirlər xəzinəsi”ndəki maraqlı hekayələrdən biri də “Harun 
ər-Rəşid ilə dəlləyin dastanı” hekayəsi xalq arasında geniş yayı-
lan “Əsir padşah” əfsanəsilə yaxından səsləşir. Qızılın – pulun 
nəyə qadir olduğu, insanı necə dəyişdiyi hər iki əfsanədə obrazlı 
şəkildə çox gözəl verilmişdir. 

Ümumiyyətlə, Nizami əsərləri öz kökləri ilə Azərbaycan 
folkloruna çox bağlıdır. “Sirlər Xəzinəsi” əsərində verilən “Gül 
və zəhər əfsanəsi” xalq arasında başqa şəkildə danışılır, xalq 
arasında bu, “Loğman və şagirdi” adlı əfsanədir. Bu əfsanələr 
arasında elə ciddi fərqlər görmək olmur. Hər ikisində konflikt 
eynidir: iki alimdən biri yaşamalı, digəri məhv olmalıdır, hər iki-
sində köhnə ilə yeninin güclü mübarizəsi, güclü zəhər hazır-
layanın qələbəsi ilə deyil, ölümü ilə bitir. Rəqibinin ölümünə 
daha çox çalışan, güclü zəhər hazırlayan istəyinə nail olmur.  

Nizami epik şeirin təbiətinə uyğun olaraq əsatir və 
əfsanələrdən geniş istifadə etmişdir. Dahi şair nakam məhəbbət 
dastanı olan “Leyli və Məcnun” dan ustalıqla bəhrələnmiş və 
“Xəmsə”sinə daxil olan “Leyli və Məcnun” poemasını qələmə 
almışdır. Lakin bu əfsanənin yalnız ərəb mənbələrindən 
alındığını iddia edənlər, əlbəttə, yanılırlar. Çünki bu əfsanə ərəb 
mənbələrində öz əksini tapana qədər qədim Babilistanın mixi 
yazılarındakı ədəbiyyatda həkk olunmuşdur. Yusif Ziya Şirvani 
bunlara əsaslanaraq yazır ki: “Nizaminin öz poemasının ancaq 
ərəb mənşəli əsasda qurmuş olduğunu təxmin etmək mümkün 
deyil. Çünki Nizaminin “Leyli və Məcnun” poemasında ərəb 
mənbələri həlledici rol oynamır, əksinə, poemanın yaranmasında 
şair üçün əsas mənbə olan və o zaman Azərbaycanda geniş inti-
şar tapan xalq əfsanələri üstünlük təşkil edir”. Şirvan hökmdarı 
Axsitanın “Leyli və Məcnun” əfsanəsini qələmə almağı Niza-
midən xahiş etməsi təsadüfi deyil, bu fakt da təsdiq edir ki, XII 
əsrdə belə bir əfsanə dillər əzbəri olmuş, Azərbaycan əhalisi 
arasında bu əfsanə sevilərək yayılmışdır. 



61 
 

 Həmçinin Azərbaycan musiqisində “Rast-Pəncgah” muğa-
mının guşələrindən birinin “Leyli və Məcnun” adlanması yuxa-
rıda dediklərimizi təsdiq etməkdədir. Deməli, hələ Nizaminin 
nakam aşiqlərin faciəsinə həsr edilmiş “Leyli və Məcnun” poe-
masının daha qədim nümunəsi, azad sevgi motivlərini ifadə edən 
bədii incilər Azərbaycan folklorunda çox idi və qüdrəli şair də 
bundan həvəslə bəhrələnmişdir. 

Nizaminin “Leyli və Məcnun” poemasında “İt və cavan” rə-
vayəti ilə şahın zülümkarlığı və etibarsızlığı anladılır. “Yeddi 
gözəl”də isə buna yaxın bir rəvayətlə hökmdara ibrət dərsi verir. 
Birincidə it sədaqətli, ikincidə isə satqındır. Hər iki rəvayətin 
xalq yaradıcılığında həm fərqli, həm də oxşar nümunələrinə 
geniş şəkildə rast gəlmək olar. 

Nizami əsərlərində Azərbaycan xalq dastanları və nağılları 
yeni məzmun və forma almış, dövrün bütün hadisələri ilə səsləş-
dirilmişdir. Bütün bunlar xalq bədii təfəkkürünün inkişafına 
əhəmiyyətli təsir göstərmişdir. 

N.Gəncəvi bir çox Azərbaycan atalar sözü və məsəllərini, 
aforizmlərini fars dilinə tərcümə etmiş, şeirin tələbinə uyğun 
olaraq öz əsərlərində geniş şəkildə istifadə etmişdir. Dahi şair 
xalq yaradıcılığı nümunələrindən istifadə etməklə bərabər, özü 
də yeni aforizmlər, hikmətli sözlər yazmışdır: “Ot kökü üstündə 
bitər”, ”Pişik balasını istədiyindən yeyər”, “Söyüd ağacı bar ver-
məz”, “Qoyunu qoyun ayağından asarlar, keçini keçi”, “Özgəyə 
quyu qazan özü düşər” və s. 

Deməli, Nizami həm Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatından 
ustalıqla faydalanmış, həm də onun inkşafına güclü təsir etmiş-
dir. Nizaminin əsərləri əsasında yaradılan müxtəlif şifahi xalq 
variantları da buna aydın sübutdur. 

Epos yaradıcılığın son mərhələsində qədim epos və das-
tanlarla yanaşı, yeni dastanların yaranmasında Nizaminin “Xəm-
sə”si tükənməz bir xəzinə, qida mənbəyi rolunu oynamışdır. 
Ayrı-ayrı aşıq məktəblərinin, o cümlədən Gəncə-Şəmkir, Göyçə-
Borçalı, Şirvan-Muğan aşıq məktəblərinin təsiri ilə neçə-neçə 



62 
 

yeni, dərin mündəricəli dastanlar yaradılmışdır. “Leyli və 
Məcnun”, “Fərhad və Şirin”, “Şahzadə Bəhram”, “Məmməd və 
Güləndam” və başqaları bunun ən yaxşı nümunələridir. Bunlar-
dan “Leyli və Məcnun” dastanı Nizaminin eyniadlı poema-
sından, “Fərhad və Şirin” dastanı isə şairin “Xosrov və Şirin”in-
dən, “Şahzadə Bəhram” və “Məmməd və Güləndam” isə Niza-
minin “Yeddi gözəl” əsərindən qidalanaraq formalaşmışdır. 

Nizami irsi müəyyən mənada, qədim Azərbaycan ədəbiyya-
tının, folklorun, qədim Azərbaycan bədii təfəkkürünün tükən-
məz xəzinəsidir.  

“Yeddi gözəl” əsəri qədim əfsanələri özündə cəmləşdirmək 
baxımından çox zəngindir. Bu əsərdə “Dərbənd qalası”, “Göyərçin 
əfsanələri” – “Öncəqala əfsanəsi”, “Göyərçinin ayağı niyə 
qırmızıdır” əfsanələrinin müxtəlif variantları verilmişdir. Nizami 
Gəncəvi zəngin yaradıcılığında rəngarəng əfsanələrlə yanaşı, 
təmsillərdən də ustalıqla istifadə etmişdir. Şair istədiyi fikri, 
ideyanı daha canlı ifadə etmək üçün xalq təmsillərindən bacarıqla 
faydalanmışdır. Məsələn, onun “Sirlər xəzinəsində” verdiyi 
“Qarışqa və kəklik” təmsili xalq ədəbiyatındakı “Pendir ağzında bir 
qara qarğa” təmsili ilə yaxından səsləşir. Biz bu təmsili Krılovun 
təmsili kimi oxumuşuq. Yenə həmin əsərində verilən “Bülbül ilə 
qızılquş”, “Meyvəsatanla tülkü”, “Ovçu, it və tülkünün dastanı” 
təmsilin ən yaxşı nümunələridir. Bundan sonra humanist şair 
“Xosrov və Şirin” poeması vasitəsi ilə göstərdi ki, o, öz yaradıcılığı 
ilə xalq həyatına, xalq yaradıcılığına dərindən bağlı olan bir 
sənətkardır. “Xosrov və Şirin” əsərinin müqəddiməsində deyilir:  

Məlum hekayədir bu “Xosrov Şirin” 
Ancaq dastan yoxdur bu qədər şirin, 
Ruha xoş gəlsədə bu gözəl dastan  
Pərdədə qalmışdı bu gəlin çoxdan. 

“Xəmsə”dəki hekayətlər, onların süjet və motivləri ilə səs-
ləşən, ideya istiqamətlərinə uyğun, məzmunca yaxın olan folklor 
nümunələri (xüsusən əsatir və əfsanələr) bir qədər fərqli şəkildə 
olsa da, indi də Azərbaycan folklorunda mövcuddur.  



63 
 

Nizami öz əsərlərində Azərbaycan xalq ədəbiyyatının bütün 
nümunələrindən: atalar sözlərindən, məsəllərdən, əsatir və əfsa-
nələrdən, rəvayətlərdən, nağıllardan, dastanlardan, hətta ən sadə 
görünən tapmacalardan belə yaradıcı şəkildə istifadə etmişdir.  

Nizami əsərləri dildən-dilə keçsə də, milli istisini və odunu, 
özündəki türk folklor məlumatını, sxemini və kodunu öz daxili 
potensialı hesabına qoruyub saxlayır. 

 Nizami və folklor probleminə Azərbaycan xalq musiqisi ilə 
bağlı dəyərli araşdırmalar və aşkarlanmış faktlar da daxildir. 
“Nizami özünün əsərlərində, xüsusilə “Xosrov və Şirin”də, 
“İsgəndərnamə”nin “İqbalnamə” hissəsində musiqi məsələlərinə 
tez-tez toxunur. O, burada eyni zamanda ud, təmbur, ney, saz 
(setar) (setar – üç simli ən qədim musiqi alətidir. Setar Azərbay-
can sazının əcdadı, ulu babası sayılır ) (9, 66) və başqa çalğı 
alətlərinin adını çəkir, haqqında söz açır. Aydın olur ki, Nizami 
bu çalğı alətlərinin zahiri cəhətlərini deyil, onların quruluşunu, 
xüsusilə kök və pərdələrin rolunu çox düzgün bilirmiş, hətta pər-
dənin quru bağırsaqdan bağlandığını, telin ipəkdən olduğunu da 
qeyd edir: Quru bağırsaqdan bağladı pərdə (10, 77). Yaxud: Sa-
zın ipək telli xoş avaz almış (11, 239). Nizami sazın kökləri və 
köklənməsinə də yaxından bələd imiş:      

Hər pərdədə yalnız o adam çalar, 
Ki, ola pərdədən yaxşı xəbərdar (10, 36). 

“Əyri pərdədə çalğı çalınmaz” (12, 46) deyən sənətkar “Bu 
pozuq pərdədə oxuma nəğmə” (12, 96) misrası ilə çalğıçıya 
müraciət edir. 

Hümmət eylə, burda ələ al sazı, 
Ucalt bu pərdədə şirin avazı (11, 24). 

Əlbəttə, buradan görünən məlumatlar zəngin musiqi mədə-
niyyətinin varlığından xəbər verir. Musiqi araşdırıcıları üçün əldə 
olan məlumatlar təhlil aparmağa, bu təsvirlər əsasında xalq musi-
qi alətlərinin əski formasını rekonstruksiya etməyə imkan verir. 
Burada adı geniş şəkildə keçən saz musiqi alətinin, ümumiyyətlə, 
musiqi aləti mənasında və ya onun diferensiallaşmış bir tipi kimi 



64 
 

işlənməsi məsələsi gələcək araşdırmalara mövzu ola bilər. 
 Folklor musiqisi ilə bağlı məlumatlara əsaslanaraq saz 

havaları haqqında da müəyyən təsəvvür əldə etmək mümkündür. 
Məsələ onda deyil ki, bu havalar XVI əsrdə sufi təriqət əsasında 
formalaşan və ilahi eşqi tərənnüm edən haqq aşiqlərinin saz 
havaları ilə eyniyyət təşkil etməyə bilər. Amma bu, milli musiqi 
ənənəsinin tarixi bir mərhələsidir və bu mərhələdə mövcud olan 
musiqi mənzərəsini Nizaminin əsərlərində müşahidə edirik. Bu, 
kifayət qədər etibarlı bir mənbədir. Motivləri Nizami əsərlərində 
də müşahidə olunan bir sıra xalq dastanlarının mərasimlərlə 
bağlı olması məlumat dairəsini bir qədər də genişləndirir. 

 “Xəmsə” eyni zamanda, bütün digər keyfiyyətləri ilə yanaşı 
və onlara heç bir xələl gətirmədən, möhtəşəm bir folklor 
ensiklopediyasıdır. Bu ensiklopediyada xalqımızın mənəvi dün-
yasını özündə mükəmməl şəkildə ehtiva edən xalq yaradıcılı-
ğının çeşidli sahələri, müxtəlif janrları, folklora, etnoqrafiyaya 
aid bilikləri əks olunmuşdur. 

 Nizami “Xəmsə”sindəki əsərlərin əksəriyyəti arxetiplərini 
folklordan götürür və ədəbi ənənəyə uyğun bir şəkildə dəyişir. 
Buradakı əsərlər əsasında möhtəşəm bir folklor antologiyası bər-
pa oluna bilər.   

 
QAYNAQLAR 

1.Ələkbərov M. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan xalq yaradıcılığı 
(Namizədlik dissertasiyası). Bakı, 1947, s. 25 

2.Ələkbərov M. Nizami yaradıcılığında Azərbaycan folklorunun 
təsiri. “Ədəbiyyat” qəzeti, 24 iyun 1938 

3.Araslı H. Nizamidə xalq sözləri və xalq ifadələri. EA Az. f. 
Xəbərləri, 1942, sayı 8 

4.Araslı H. Nizami və Azərbaycan xalq ədəbiyyatı. “Nizami 
Gəncəvi” məcmuəsi, Bakı, 1947 

 5.Axundov Ə. Nizami Gəncəvi və xalq yaradıcılığı. “Azərbaycan 
SSR EA xəbərləri”, 1954, sayı 2 

6.Paşayev S. Nizami və folklor. Bakı, 1976  
7. Paşayev S. Nizami və xalq əfsanələri. Bakı, 1983 



65 
 

8. Xəlil A. Orta çağ dünya modelinin strukturu və mifoloji 
arxetipləri // Rzasoy S. Nizami poeziyası: Mif-tarix konteksti. Bakı, 
2003, s. 3-10 

 9. Bədəlbəyli Ə. Musiqi lüğəti, Bakı, 1969, s. 66 
10. Nizami. İsgəndərnamə (İqbalnamə) B., 1967, s. 77 
11.Nizami. Xosrov və Şirin, Bakı, 1962, s. 23 
12. Nizami. İsgəndərnamə (Şərəfnamə), Bakı, 1964, s. 46 
 
 
 

 
 



66 
 

ƏLİŞİR NƏVAİNİN “DİVANİ-FANİ” ƏSƏRİNİN İDEYA-
MƏZMUN XÜSUSİYYƏTLƏRİ 

 

 ALISHIR NAVAI'S “DIVANI-FANI” IDEA-CONTENT 
FEATURES  

 

ИДЕЯ-СОДЕРЖАНИЕ ОСОБЕННОСТИ «ДИВАНИ-
ФАНИ» АЛИШИРА НАВАИ 

 
Almaz ÜLVİ (BİNNƏTOVA) 

Filologiya elmləri doktoru  
AMEA Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutu  

almazulvi1960@mail.ru 
 

Summary 
Alisher Navai wrote his works in Persian under the pseudonym 

“Fani”. He prepared a divan called “Divani-Fani” consisting of lyrical 
works written in Persian – ghazal, qasida, mukhammas, musaddas, 
tuyuqlar ... One thousand ninety-seven poems of six thousand verses 
were included in the divan. 552 of them are ghazals, the monotheistic 
part of the work is opened with ghazals – then look at the twenty-two 
ghazals of Sheikh Sadi Shirazi and two original poems in the style of 
his ghazal; nazira (nazira – a work written under the influence of the 
work of any artist) two hundred and eleven ghazals of Khoja Hafiz 
Shirazi with Sufi content; nazira the thirty two ghazals of Amir Khosrov 
Dahlavi; nazira the three ghazals of Amir Sheikh Suhaili; Look at thirty 
one ghazals of Abdurrahman Jami and two original poems in the style 
of his ghazal; nazira the two ghazals of Khoja Salman Sovayi; nazira a 
ghazal of Sheikh Sabzavari; nazira the four ghazals of Kamal Khojandi; 
nazira a ghazal of Sahib Balkh; nazira a ghazal of Khatibi; nazira a 
ghazal of Seyfi; Here are a few of the most popular ghazals he chose 
without mentioning the author; Among the ghazals he included eighty 
original poems entitled “Mukhtara”, eighty “Ayzan”, and eight 
“Inventions”. There are fifty original ghazals of the poet in the sections 
entitled “Mukhtara” (a word meaning invention) in “Divani-Fani”.  

The article I have presented will discuss examples of creativity in 
“Divani-Fani”. 



67 
 

Key words: Alisher Navai, Abdurrahman Jami, “Divani-fani”, 
nazira, classical poetry 

 
Резюме 
Алишер Навай писал свои произведения на персидском языке 

под псевдонимом «Фани». Он приготовил диван под названием 
«Дивани-Фани», состоящий из лирических произведений, 
написанных на персидском языке – газель, касида, мухаммас, 
мусаддас, туюклар ... В диван было включено тысяча девяносто 
семь стихотворений из шести тысяч стихов. 552 из них – газели, 
монотеистическая часть произведения открывается газелями – 
тогда назира (назира – произведение, написанное под влиянием 
творчества любого поэта) двадцать две газели шейха Сади 
Ширази и два оригинальных стихотворения в стиле его газели; 
назира двести одиннадцать газелей «Ходжа Хафиз Ширази» с 
суфийским содержанием; назира тридцать две газели Амира 
Хосрова Дехлеви; назира три газели Амира Шейха Сухайли; 
назира тридцать одну газель Абдуррахмана Джами и два 
оригинальных стихотворения в стиле его газели; назира две газели 
Ходжи Салмана Совайи; назира газель шейха Сабзавари; назира 
четыре газели Камала Ходжанди; назира газель Сахиб Балх; назира 
газель Хатиби; назира газель Сейфи; Вот несколько самых 
популярных газелей, которые он выбрал, не упомянув автора; В 
газели он включил восемьдесят оригинальных стихотворений под 
названием «Мухтара», восемьдесят «Айзан» и восемь «Изобре-
тений». В разделах «Мухтара» (слово, означающее изобретение) 
«Дивани-Фани» пятьдесят оригинальных газелей поэта.  

В статье представляю обсуждаются примеры творчества в 
«Divani-Фани». 

Ключевые слова: Алишер Наваи, Абдуррахман Джами, 
«Дивани-фани», назира, классическая поэзия 

 
Əlişir Nəvaiyə dünya şöhrəti gətirən “Xəmsə”sinin adı ya-

zıldığı zamandan indiyə qədər Nizami “Xəmsə”si ilə yanbayan 
çəkilir. Təbii ki, Nizami Gəncəvi “Xəmsə”ni 30 ilə, Əmir 
Xosrov Dəhləvi 40 ilə, Əlişir Nəvai isə 3 ilə başa gətirsə də, əsas 



68 
 

iş, əsas möcüzə – əsl kəşf Nizami Gəncəviyə aiddir. Çünki ilk 
olaraq canlı söz toxumu əkdi, beş xəzinəyə beş açar tapdı 
(Əbdürrəhman Cami isə “Xəmsə”sini 7 ilə bitirmişdir və sonra 
iki əsərini də həmin topluya daxil edib yeddi tac adlandırmışdır). 

 “Xəmsə”dəki əsərlərin adlarından da göründüyü kimi, ənə-
nəvi klassik mövzu, ənənəvi klassik obrazlar, ənənəvi hadisələr 
(müxtəlif təsvirlər fərqi ilə), ənənəvi başlanğıc və sonluqla 
tamamlanır. Sadəcə, hər şair öz dəsti-xəttini bəşəri məzmun 
kontekstində yarada bilmişdir.  

Dahi Əlişir Nəvai bütün yaradıcılığı boyunca 16-sı nəzmlə, 
16-sını isə nəsrlə olmaqla otuz iki əsər yazmışdır. 

O, türkcə (çağatay türkcəsində) yazdığı əsərlərini “Nəvai”, 
fars dilində qələmə aldığı əsərlərini “Fani” təxəllüsü ilə 
möhürləmişdir. “Nəvai” sözü “musiqili”, “təravətli”, “Fani” sö-
zü isə “etibarsız”, “ötərgi” mənasını verir 3, s. 39. Şair fars 
dilində yazdığı şeirlərindən – qəzəl, qəsidə, müxəmməs, 
müsəddəs, tuyuqlarından ... – lirik əsərlərindən ibarət “Divani-
Fani” (Fani – əbədi olmayan, ötəri, yoxluq mənasını daşıyır) adlı 
bir divan hazırlamışdı 5, s. 247-249.  

Divana altı min misradan ibarət min doxsan yeddi şeir daxil 
edilmişdir. Bunlardan 552-si qəzəldir. Əsərin tövhid hissəsi 
qəzəllə 6, s. 6-557 açılır. 
 Sonra Şeyx Sədi Şirazinin iyirmi iki qəzəlinə nəzirə və 

onun qəzəlinin üsulunda iki orijinal şeiri; 
 Xoca Hafiz Şirazinin təsəvvüfi məzmunlu iki yüz on bir 

qəzəlinə nəzirə; 
 Əmir Xosrov Dəhləvinin otuz iki qəzəlinə nəzirə;  
 Əmir Şeyxim Süheylinin üç qəzəlinə nəzirə; 
 Ə.Caminin otuz bir qəzəlinə nəzirə və onun qəzəlinin 

üsulunda iki orijinal şeiri; 
 Xoca Salman Sovayinin iki qəzəlinə nəzirə; 
 Şeyx Səbzəvarinin bir qəzəlinə nəzirə; 
 Kamal Xocəndinin dörd qəzəlinə nəzirə; 
 Sahib Bəlxin bir qəzəlinə nəzirə; 



69 
 

 Katibinin bir qəzəlinə nəzirə; 
 Seyfinin bir qəzəlinə nəzirə;  
Müəllifini qeyd etməyərək bəyənib seçdiyi məşhur bir neçə 

qəzələ nəzirələr; Qəzəllər arasına səksən “Muxtara”, səksən “Ay-
zan”, səkkiz “İxtira” başlıqlı orijinal şeirləri daxil etmişdir. 
“Divani-Fani”dəki “Muxtara” (ixtira, kəşf anlamına gələn söz-
dür) sərlövhəli bölmələrdə şairin əlli orijinal qəzəli var.  

“Müsəddəs” 6, s. 559-560 – klassik şeir forması şəklində 
yazılmış “müsəddəs” doqquz bəndlik (hər bənd altı misra olmaq-
la) əsərdir, ənənəvi olaraq qafiyələnməsi aaaa bb şəklindədir. 
“Müsəddəs” sözü ərəb dilindən tərcümədə “altılıq” mənasını 
verir. Əbdürrəhman Camiyə nəzirədir 

“Mərsiyə” 6, s. 561-567 (“Həzrəti Məxdumun vəfatına 
mərsiyə”) – adlı hər biri on beyt olmaqla yeddi bəndlik (cəmi 140 
misra) ağıdır. Ümumiyyətlə, dünya söz xəzinəsinin nadir incilərini 
yaratmağın yolu ustad-şagird yolundan keçdiyini “Xəmsətul-
mütəhəyyirin”də çox-çox aydın dərk olunur. Əbdürrəhman Cami 
ilə Əlişir Nəvainin ustad-şagird, öyrətmək-öyrənmək kimi müqəd-
dəs münasibətləri məhz bu əsər fonunda daha gerçək bir mənzə-
rədə görünür. Təbii ki, məhz bu səbəbdən iki mütəfəkkirin tarixə 
yadigar qoyub getdiyi əsərlər belə mükəmməl, belə fövqəlbəşər 
alınmışdır. Ustadının vəfatı Nəvai üçün, bütün Xorasan, elm-irfan 
əhli üçün böyük itki olmuşdur. Yetmiş səkkiz illik bir ömrə vida 
üçün Şərq dünyası ayağa qalxdı. Ustadın xatirəsinə tam bir il aləm 
əhli, ümumən Xorasan – Herat əhalisi matəm saxladı. Əbdürrəh-
man Cami doğulduğu kənddə – Cam şəhərinin Hircird kəndində 
dəfn edilmişdi. Bir il tamamında Əlişir Nəvai ustadının, dostunun 
qəbri üstündə böyük bir məqbərə tikdirmişdi. Eyni zamanda, il 
tamamı günü xatirə olaraq Həzrət Sultan Bayqaranın rəhbərliyi və 
iştirakı ilə sayğı və ehtiramla böyük bir mərasim təşkil edildi. Bu 
mərasimdə Həzrət Sultan Bayqaranın tapşırığı ilə Əlişir Nəvainin 
yazdığı “Tarix” və “Mərsiyə” minbər üstündə Heratın məşhur 
şairi, alimi və natiqi olan Mövlana Hüseyn Vaiz tərəfindən oxun-
du. Həmin “Tarix”in məzmunu belədir:  



70 
 

Həqiqət ocağının gövhəri, mərifət dəryasının dürrü,  
Haqqa yetişdi və könlündə başqa bir şey yox idi.  
İlahi sirrinin kamil bilicisi idi, bu səbəbdən şəksiz,  
Vəfat tarixi “kaşifi-sirri-ilah” oldu.  

“Kaşifi-sirri-ilah” – O, “Allah sirrinin kamil bilicisi” – demək-
dir. Bu ibarənin ərəb hərfləri ilə yazılışı əbcəd hesabında h. 898 / m. 
1492-ci il oxunur. (“Tarix”i fars dilindən özbək dilinə Suyima 
Ğəniyeva, özbək dilindən Azərbaycan dilinə isə bu sətirlərin müəl-
lifi tərcümə etmişdir). İl mərasimində minbər üstündə fars dilində 
oxunan yetmiş beytlik “Həzrəti Məxdumun xatirəsinə Mərsiyə”ni 
Əlişir Nəvai mürşidinin xatirəsinə ithaf etmişdir (əsər tərkibbənd 
tərzində yazılıb). Bu mərsiyənin ahəngindən bir daha aydın olur ki, 
bu iki ulu şəxs – bir-biri ilə çox bağlı olublar, hətta hər gün görüş-
məsələr, darıxarmışlar: Piri-müridlik, ustad-şagirdlik, dost-qardaşlıq 
münasibətlərini aşaraq yalnız Allaha tapınan kamil insanlar olublar.  

Namazına minlərlə kişi toplandı,  
Yüz minlərlə mələk səmada səf tapdı.  
Sənin pak ruhun göyün  

doqquzuncu qatına ucaldı,  
Qəsrin, cismin yer üstündə qalsa,  

sənə nə zərəri?  
Ulular Məxdum gəldi, deyə səf düzüldülər.  
Görüşünə gələnlərə mübarək üzünü məhrum etmə 

 4, s. 171-173.  
Müqattəat 6, s. 569-581 – üç yüz altı misradan ibarət 

altmış dörd bəndlik nəzm. 
Rübai 6, s. 582-594 – Şərqdə yazılı ədəbiyyatın geniş 

yayılmış şeir janrlarından biri. Birinci, ikinci və dördüncü misra-
ları həmqafiyə, üçüncü misrası isə sərbəst qalan dörd misralıq 
yetmiş iki müstəqil əsər. 

Tarix 6, s. 595-599 (əbcəd mənasını daşıyır) – şərq şeiriy-
yatında baş verən hadisələrin hərflər vasitəsilə ifadə olunması. 
Bu şeir şəkli əsasən bir şəxsin vəfat tarixi üçün yazılır. “Divani-
Fani”də Nəvai ustadım, pirim deyə müraciət etdiyi Əbdürrəhman 



71 
 

Camiyə 7, s. 230-241, Xoca Ubeydullaha, Seyyid Həsən 
Ərdəşirə, Xoca Əhrar Vali, Məhəmməd Pəhləvan kimi ulu zatlar 
haqqında yazdığı “Tarix”lər vardır. 

Müəmmalar 6, s. 600-634 – klassik Şərq şeirinin çox yayıl-
mış bədii formalarından biridir. Bir-iki beytlə ifadə olunan 
müəmmalara mənzum tapmaca da demək olar. Bu söz gizli 
mənasını da verir – yəni, məlum olmayan. Nəvai haqqında bəhs 
olunan divanına “Adam”, “Amin”, “Əmir”, “Habil”, “Ayaz”, 
“İlyas”, “Anis”, “Əfzəl”, “İbrahim”, “İskəndər”, “İxtiyar”, 
“İsfəndiyar”, “İftixar” və s. başlıqda iki yüz altmış altı müəmma 
daxil etmişdir. Bunlardan da iki yüz əlli yeddi bəndi iki misralıq, 
doqquz bəndi isə dörd misralıqdır.  

Lüğəz 6, s. 635-639 – Əruz vəznində olub hər hansı bir 
obyektin və ya varlığın xüsusiyyətləri izah edilərək yazılan 
tapmaca xarakterli mənzum parçalardır: “Şeyx Baba”, “Taxti-
rəvan”, “Pərvanə” və s. bu kimi başlıqlarda otuz səkkiz beytlik 
lüğəz vardır (cəmi 76 misra). 

Qəsidələr 6, s. 640-695 – “Sittai-zaruri” (“Altı zərurət”) və 
“Fusuli arbaa” (“İlin dörd fəsli”) adlı bu iki qəsidəsi “Divani-
Fani”də yer alıb. Məlum dur ki, Əlişir Nəvai türkcə yazdığı ilk 
“Hilaliyyə” adlı qəsidəsini Sultan Hüseyn Bayqaranın taxta 
çıxmasına ithaf etmişdir. Amma bu iki qəsidəsini fars dilində 
yazdığından “Divani-Fani”yə daxil edib.  

“Sittai-zaruri” 6, s. 640-695 (“Altı zərurət”) – altı qəsidədən 
ibarət olan bu əsərdə həmd, nət, təsəvvüf və həqiqət dilində mərifət-
dən bəhs edilir. İlk olaraq, iki səhifəlik nəsr və nəzmlə yazılmış 
“Dibaçə”də qəsidənin məzmun qayəsini diqqətə yetirir. Həmd və 
nətdən sonra Sultan Hüseyn Bayqara və Əbdürrəhman Cami ilə 
münasibətlərini qələmə alıb. Sonra “Ruhul-qüds” (mənası: 
müqəddəs ruh) adlı yüz iyirmi səkkiz beytlik ilk qəsidədə Allahın 
yaradıcı qüdrətini vəsf etmişdir. İkinci qəsidə “Aynul-hayat dar nəti 
Rəsul a.s.” (mənası: həyat bulağı) adlandırılaraq Məhəmməd 
Peyğəmbərin (s) böyük şəxsiyyəti yüz altı beytdə nət edilir. Digər 



72 
 

dörd qəsidə isə – “Tühfətul-əfkar” (mənası: “Fikirlər töhfəsi”) 
(Ə.X.Dəhləvinin “Dəryayi-əbrar” (mənası: “Müdriklər dəryası” və 
ya “Möminlər dənizi”) əsərinə doxsan doqquz beytlik nəzirə), 
“Kutul-qülub” (mənası: könüllər azuqəsi) (yüz iyirmi beytlik qəsidə 
Hakim Ənvariyə nəzirə), “Minxojun-nijat” (mənası: Nicat töhfəsi) 
(yüz otuz səkkiz beytlik qəsidə Mir Qasım Ənvar və Əfzələddin 
Xaqaniyə nəzirə) və “Nəsimul-xuda” (mənası: cənnət mehi) (yüz 
iyirmi doqquz beytlik qəsidə Əfzələddin Xaqaniyə nəzirə) adlanır.  

“Fusuli arbaa” 6, s. 696-713 (“İlin dörd fəsli”) adlı qəsi-
dəsini müxtəlif vəznlərdə təbiət fəsillərinin poetik tablosu adlan-
dırmaq olar: “Saraton” (qış) – 61, “Xəzan” (payız) – 33, “Bahar” 
(yaz) – 57 və “Day” (yay) – 60 beytdən ibarətdir. Əsasən təbiət 
hadisələrindən – isti, soyuqluq, rütubət, xəzan və s. bəhs edir. 

“Müfrədat” 6, s. 714-733 (“Müəmma haqqında risalə”) – 
Əlişir Nəvai türkcə əruz haqqında yazdığı “Mizanul-əvzan”la 
bərabər farsca yazdığı və “Divani-Fani”yə daxil etdiyi ədəbiyyat-
şünaslığın müəmma janrının nəzəriyyəsi barədə bu risaləsini 1485-
ci ildə yazmışdır. Bu risalə haqqında müəllif “Xəmsətul-mütəhəyyi-
rin” əsərində bəhs edib. Dövründə yüksək dəyərləndirilən bu əsər 
haqqında Əbdürrəhman Caminin məşhur fikri vardır: “Dostumun 
elçisi mənə bir risalə gətirdi, bu risalə könlümdəki çoxillik 
qayğılarımı alıb getdi”. Müəmma nəzəriyyəsinin şərhindən bəhs 
edən “Müfrədat” əsərinin üç bölməsi, on beş əməli və qırx üç üslub 
qaydalarının şərhini yüz iyirmi bir müəmma nümunəsi ilə diqqətə 
çatdırmışdır. Nəvaişünas Siyuma Ğəniyevanın şərhində bildirilir ki, 
“bu izahda müəmmalardan yüz səkkizinin izahı var, amma on 
üçünə aid müəmma yazılmadığından izahı verilməyib” 6, s. 804. 

“Divani-Fani”yə daxil olan əsərlərdən biri də “Xəmsətul-
mütəhəyyirin” 6, s. 734-797 əsəridir ki, Əbdürrəhman Camiyə 
həsr etdiyi bu gözəl klassik əsər haqqında “Əlişir Nəvainin əsri 
və nəsri” (elmi-filoloji və dini-təsəvvüfi əsərləri)” adlı monoq-
rafiyada 4, s. 152-174 ayrıca yazılmışdır. Bu əsər iki dildə 



73 
 

qələmə alınmışdır. Əlişir Nəvai öz fikir və düşüncələrini türkcə, 
Cami ilə yazışmalarını isə farsca vermişdir.  

“Əlişir Nəvai iki dildə zəngin yaradıcılığı olan – həm türk, 
həm də fars ədəbiyyatında klassik şair, söz sənətinin ustası mə-
qamına ucalan, Fani təxəllüsü ilə farsca yaratdığı şeirləri, təkcə 
ədəbi məzmununa görə deyil, həm də farsdilli xalqlar arasında 
çox böyük şöhrət qazanan ulu mütəfəkkir ədəbi irsinin dünyəvi 
əhəmiyyətini təsdiq edən ədəbi faktorlardan biridir” 2, s. 333. 

“Divani-Fani” 1, s. 31 haqqında olan qeyd və fikirlərimizi 
Əlişir Nəvainin 2011-ci ildə Özbəkistanda nəşr olunmuş 10 
cildlik “Seçilmiş əsərlər” kitabının 5-ci cildi üzərində çalışdıq. 
İzah və şərhlər nəvaişünas alimlər Siyuma Ğəniyeva və Seyfəd-
din Rafiddunova aiddir.  

 
QAYNAQLAR 

1. Əlişir Nəvai Azərbaycan ədəbiyyatşünaslığında: Məqalələr / 
elmi məsləhətçi: fil.e.d.Cənnət Nağıyeva; tərtib edən və nəşrə ha-
zırlayan: fil.e.n. Almaz Ülvi (Binnətova).. – B.: Qartal, 2009. – 360 s. 

2. Sirojiddinov Shuxrat; Dilnavoz Yusupova, Olimjon Davlatov. 
Navoiyshunaslik / darslik (1-kitob). – Toshkent, “Tamaddun” 
nashriyyoti, 2019. – 520 bet. 

3. Ülvi Almaz. Azərbaycan-özbək (cığatay) ədəbi əlaqələri: 
Dövrlər, simalar, janrlar, təmayüllər (monoqrafiya) / Elmi redaktor və 
ön söz müəllifi: prof. Vaqif Arzumanlı. – B.: Qartal, 2008, 334 s. 

4. Ülvi Almaz. Əlişir Nəvainin əsri və nəsri (elmi-filoloji və dini-
təsəvvüfi əsərləri (monoqrafiya) // elmi redaktorlar: akademik İsa 
Həbibbəyli (ön sözün müəllifi) və professor Şöhrət Siracəddinov. Bakı, 
“Elm və təhsil”, 2020. – 570 s. (35-41) 

5. Каюмов Азиз. Дилкушо такрорлар ва руҳафзо ашъорлар. – 
Тошкент, “Mumtoz So’z”, 2011. – 272 бет. 

6. Навоий Алишер. Девоний Фони // Тўла асарлар тўплами // 
10 жилдлик, 5-ж. – Т.: 2011. – бет. 6-735 

7. Сирожиддинов Шухрат. Алишер Навоий манбаларнинг 
қиёсий-типологик, текстологик таҳлили. – Тошкент, Академ-
нашр, 2011. – 326 б. 



74 
 

NİZAMİ VƏ NƏVAİ “XƏMSƏ”LƏRİNDƏ YAZILI 
ƏDƏBİYYATA KEÇİD EDƏN FOLKLOR JANRLARININ 

FİQURASİYASI 
 

FIGURATIONS OF FOLKLORE GENRES TRANSITED 
TO THE WRITTEN LITERATURE IN THE “KHAMSA” 

BY NIZAMI AND NAVAI 
 

ФИГУРАЦИИ ФОЛЬКЛОРНЫХ ЖАНРОВ, 
ПЕРЕДАННЫХ В ПИСЬМЕННУЮ ЛИТЕРАТУРУ В 

“ХАМСА”Х (ПЯТЕРИЦА) НИЗАМИ И НАВАИ 
 

Atif İSLAMZADƏ 
        Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent  

AMEA Folklor İnstitutu 
atif.islamzade@mail.ru     

ORCID NO: 0000-0003-1153-836X 
 
Summary 
Nizami Ganjavi and Alishir Navai are outstanding representatives 

not only of the Eastern literature, but also of all world literature. From 
the point of view of writing Khamsa, it is natural that the main school 
is N.Ganjavi. “Khamsa” by A.Navai is very valuable because these 
works were written in Turkish. That is, the first “Khamsa” in Turkish 
is “Khamsa” by A.Navai. Because “Khamsa” by Nizami, which was a 
school for many masters, is known to have been written in the Persian 
language. 

The five valuable works created by N.Ganjavi and A.Navai have 
a wide range of folklore specifics. In this article it is aimed to explore 
the genres of folklore that transition to written literature in these 
works, written by both great word masters in Persian and Turkish 
languages. It is known that the plots and motives of these works 
written in both Nizami and Navai passed from folklore to written 
literature. In other words, both of them are examples of written 
literature, as well as folklore, and presented their topics to readers 
mainly on the basis of folklore genres. These works are based on 



75 
 

legends and myths as folklore genres from the very beginning, they 
contain proverbs, sayings, tales, etc. folklore genres have become an 
example of written literature.  

In this article the plot and motif figuration in the process of 
transition of folklore genres to written literature will be explained and it 
will be clarified that folklore and written literature form a single culture. 

Key words: Nizami, Navai, “Khamsa”, folklore, written literature 
 

Резюме 
Низами Гянджеви и Алишир Наваи – выдающиеся пред-

ставители не только восточной, но и мировой литературы. С 
точки зрения написания хамсы, естественно, что основной 
школой является Н.Гянджеви. «Хамса» А.Наваи примечательна 
тем, что эти произведения написаны на турецком языке. То есть 
первая хамса на турецком языке – это «Хамса» А.Наваи. Потому 
что «Хамса» Низами, являющийся школой для многих 
искусствоведов, как известно, написана на персидском языке. 

Пять ценных произведений Н.Гянджеви и А.Наваи имеют 
широкий спектр фольклорной специфики. В этой статье мы 
стремимся в написанных обоими великими мастерами на 
персидском и турецком языках произведениях исследовать 
жанры фольклора переходящие в письменную литературу. 
Известно, что сюжеты и мотивы этих произведений, написанных 
и на Низами, и на Наваи, перешли из фольклора в письменную 
литературу. Другими словами, оба они были образцами 
письменной литературы, но также основывались на фольклоре и 
представляли свои темы читателям в основном на основе 
фольклорных жанров. Эти произведения изначально основаны на 
легендах и мифах как фольклорные жанры. В этих поизведениях 
пословицы, поговорки, сказки и так далее фольклорные жанры 
стали образцами письменной литературы. 

В этом исследование одновременно будеть объяснено 
фигурации сюжета и мотива в процессе перехода фольклорных 
жанров в письменную литературу и прояснено, что фольклор и 
письменная литература образуют единую культуру. 

Ключевые слова: Низами, Наваи, “Хамса”, фольклор, 
письменная литература 



76 
 

 
Nizami Gəncəvi və Əlişir Nəvai yalnız şərq ədəbiyyatının 

deyil, bütün dünya ədəbiyyatının görkəmli nümayəndələri olaraq 
artıq birmənalı şəkildə qəbul olunur. Xəmsə yazılması baxı-
mından təbiidir ki, əsas məktəb N.Gəncəvidir. Çünki Nizamidən 
sonra məhz “xəmsələr” ya bütünlüklə yazılmış, yaxud da bu 
xəmsədən bir və daha artıq əsərlər qələmə alınmışdır. Hətta 
xəmsə ənənəsi ilə beş əsərdən artıq əsər yazan müəlliflər də 
olmuşdur (1, 306; 18, 19).  

B.Özaslan yazır ki, “Hamse yazan bazı şairler beş mesne-
viyle yetinmemiş, altı ve daha fazla mesnevi yazanlar olmuştur. 
Beş mesnevi yazan şairlere “Sahibi-Hamse” denildiği gibi, altı 
ve daha fazla yazanlara da “Sahibi-Sitte” ve “Sahibi-Seba” de-
mek mümkündür. Ancak edebi anane, “Hamse sahibi” ve ya 
Sahibi-Hamse” denilmesini uygun görmüştür (18, 18). 

Eyni zamanda bu istiqamətdə əsər yazan hər bir müəllif 
Nizaminin adını və möhtəşəm sənətkarlığını qeyd etməklə, onu 
özünə örnək almaqla bu məktəbin davamçısı olduqlarını etiraf 
etmişdir (1, 307). 

Ə.Nəvai “Xəmsə” si ona görə çox diqqətə layiqdir ki, bu 
əsərlər türk dilində yazılmışdır. Yəni türkcədə ilk xəmsə Ə.Nə-
vainin “Xəmsə”sidir. Çünki bir çox sənətkarlara məktəb olan 
Nizami “Xəmsə”si məlumdur ki, fars dilində qələmə alınmışdır. 

N.Gəncəvinin və Ə.Nəvainin meydana qoyduğu beş qiy-
mətli əsər özündə geniş folklor spesifikasını daşımaqdadır. Hər 
iki möhtəşəm sənətkarın fars və türk dillərində yazdıqları bu 
əsərlərdə yazılı ədəbiyyata keçid edən folklor janrlarını araş-
dırmağı qarşımıza məqsəd qoymuşuq. Məlumdur ki, Nizamidə 
də, Nəvaidə də yazılan bu əsərlərin süjet və motivləri folklordan 
yazılı ədəbiyyata keçid etmişdir. Yəni hər iki xəmsə yazılı ədə-
biyyat nümunələri olmaqla bərabər folklora söykənmiş və aldıq-
ları mövzuları əsas etibarilə folklor janrları əsasında oxuculara 
təqdim etmişlər. Bu əsərlər başdan-başa folklor janrları kimi 
əfsanə və rəvayət üzərində qurulmuş, əsərlərdə atalar sözləri, 



77 
 

deyimlər, nağıllar və s. folklor janrları yazılı ədəbiyyat nümunə-
sinə çevrilmişdir. 

P.Əfəndiyev bu barədə yazır ki, “Nizami Gəncəvi xalq yara-
dıcılığına tükənməz bir xəzinə kimi baxmış, folklor nümunə-
lərindən öz fikirlərini, ideallarını xalqa daha yaxşı çatdırmaq 
üçün bir vasitə kimi istifadə etmişdir” (5, 374). 

Biz öncə N.Gəncəvidə folklor janrlarının necə yazılı ədəbiy-
yata keçid etdiyinə diqqət çəkmək istəyirik. Çünki qeyd etdi-
yimiz kimi “Xəmsə” yaradıcısı N.Gəncəvi olduğu üçün bu 
şəkildə janr spesifikası da ilk olaraq onun yaradıcılığında özünü 
göstərir. Nizami beşliyinin bütün süjetləri təsadüfi deyil ki, 
məhz folklor janrları əsasında qurulmuşdur. Düzdür, “Xəmsə”yə 
daxil olan əsərlər janr etibarilə folklor janrı deyil, yazılı 
ədəbiyyat janrıdır. Bu janr N.Gəncəvidə məsnəvi, ənənəvi yazılı 
ədəbiyyatda isə poema adlanır (4, 76; 23, 83, 88, 97, 108, 118), 
ancaq süjet etibarilə beş əsərin folklor janrları əsasında poetik 
strukturunu müşahidə etmək olur. Belə ki, “Xəmsə”nin ilk əsəri 
olan “Sirlər xəzinəsi” (Məxzənül-əsrar) (23, 88) 20 məqalətdən 
ibarətdir. Hər məqalət də folklor hekayətləri ilə müşayiət olunur. 
Ə.Səfərli bu barədə yazır ki, “Poema müxtəlif məsələlərə həsr 
edilmiş müqəddimə, 20 məqalət (söhbət) və bu 20 məqaləti epik 
lövhələrlə əks etdirən 20 kiçik hekayədən ibarətdir (23, 90). 

M.Ə.Rəsulzadə də də kitabın poetik strukturunu eyni şəkil-
də təqdim edir (20, 100). 

Bu məqalətlərin folklor hekayətləri ilə müşayiət olunmasını 
da folklorşünas alim P.Əfəndiyev təsdiq edir. O, bu kontekstə 
diqqət çəkir ki, “Nizami hələ ilk böyük əsəri olan “Sirlər 
xəzinəsi”ndə xalq nağıllarından, təmsillərindən istifadə etmişdir. 
“Süleyman və əkinçi”, “Nuşirəvan və bayquşların söhbəti”, 
“Sultan Səncər və qarı” hekayələrini və “Bülbül ilə qızıl quş”, 
“Meyvəsatanla tülkü”, “Ovçu, it və tülkünün dastanı” və s. təm-
silləri buna misal ola bilər” (5, 374). 

Biz N.Gəncəvinin”Sirlər xəzinəsinin fars dilində olan (Məx-
zənül-əsrar) orijinalında da eyni ilə 20 məqaləti müşahidə edirik 



78 
 

(17, 20-58 (٢٠-۵٨). 
Ancaq bəzi yerlərdə fars dilində məqalətdən sonra təqdim 

edilən hekayətlər əslində eyni şəkildə yazılmasına baxmayaraq 
bu sistemi pozmuşlar. Xüsusilə N.Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” 
əsərinin bədii tərcüməsində biz bunu görürük. S.Rüstəm və 
A.Sarovlunun fars dilindən tərcümə etdiyi əsərdə “Süleyman və 
qoca əkinçi” kimi tərcümə olunmasına baxmayaraq (10, 82), 
farscada bu bəhsdə “Hekayəti Süleyman ba dehqan” (Süleyman 
ilə dehqanın hekayəsi) olduğunu görürük (17, 25 (٢۵).  

Gördüyümüz kimi, “hekayət” sözü bilərəkdən və ya bilmə-
yərəkdən diqqətdən qaçırılmış və tərcümə edilməmişdir. Halbu-
ki tərcümə edilməməsi üçün heç bir ciddi səbəb yoxdur. Təbiidir 
ki, bu da folklor spesifikasını nəzərə almamaqdan, hekayətin 
xalq arasında olan örnəklər olmasını diqqətdən qaçırmaqla 
Nizaminin əsl məqsədini təhrif etməkdən meydana gəlmişdir. 
Elə “dehqan” sözü də dilimizdə olduğu halda (3, 557) onu əkinçi 
ilə əvəz etməyin məntiqini də anlamaq olmur. Aydındır ki, bu-
nun o zaman fars sözlərini türk qarşılığı ilə əvəzləmək istəyin-
dən irəli gəlməsi səbəbindən meydana çıxdığına inanmaq da 
başqa bir məntiqsizlik olardı.  

Biz N.Gəncəvinin ikinci şöhrətli əsəri olan “Xosrov və  
Şirin” poemasının da (23, 97) ilkin olaraq bütünlüklə süjet baxı-
mından folklordan qaynaqlandığını görürük. Belə ki, bu əsərdə 
tarixi mövzular nə qədər işlək olsa belə Xosrovun Şirinlə olan 
əhvalatı xalq arasında yüz illərlə gəzən rəvayətlərdən əldə olun-
muşdur. Eyni zamanda burada Nizaminin dastan içində dastan 
yaradaraq “Fərhad və Şirin” yardımçı süjetini poemada işləməsi 
iki səviyyədə işarələnə bilər: 

1. N.Gəncəvidən folklora keçid edən süjet fiqurasiyası; 
2. Folklordan Nizami əsərinə gələn mövzu və motivlərin 

ədəbi fiqurları. 
Bu məsələlər o qədər bir-birinə kontaminasiya olunmuşdur 

ki, ayrılmaz vəhdət təşkil etmişdir. P.Əfəndiyev göstərir ki, 
“Nizami həm Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatından yaradıcı 



79 
 

surətdə faydalanmış, həm də onun inkişafına güclü təsir göstər-
mişdir. Onun əsərləri əsasında yaradılan müxtəlif şifahi xalq 
variantları da buna aydın sübutdur” (5, 375).  

Əlbəttə, bu müddəa inkar oluna bilməz. Ancaq burada 
folklor spesifikasını da unutmaq olmaz. Çünki əfsanə, rəvayət, 
dastan və s. janrların folklora aidliyi inkar olunmazdır. Yəni 
N.Gəncəvi bu yardımçı süjet xəttini tam orijinal səviyyədə işləsə 
belə strukturu baxımından folklor elementlərini özündə daşıyır. 
P.Əfəndiyev yazır ki, “Humanist şair “Xosrov və Şirin” poeması 
vasitəsilə göstərdi ki, o, öz yaradıcılığı ilə xalq həyatına, xalq 
şifahi yaradıcılığına dərindən bağlı bir sənətkardır” (5, 374). 

Tədqiqatçı alim eyni zamanda “Fərhad və Şirin” yardımçı 
süjetinin də folklorla bağlılığını istisna etmir: “Nizami xalq 
hikmətini, zəkasını, xalq müdrikliyini hər şeydən yüksək tutur-
du. Onun əsərlərində təsvir edilən müdrik qocalar, Fitnə, Çoban, 
Fərhad və başqa surətlər buna aydın misaldır” (5, 374). 

Göründüyü kimi, böyük şairin ikinci əsəri də süjet, janr və 
motiv səviyyəsində folklorla bağlılığını təsdiq etməklə yazılı 
ədəbiyyata keçid edən folklor janrlarının Nizami əsərlərində 
necə ədəbi fiqurlar təşkil etməsini göstərir. 

N.Gəncəvinin “Xəmsə” əsərlərindən üçüncüsü olan “Leyli və 
Məcnun” əsəri də (23, 107) eyni spesifikanı daşımaqdadır. Əsər 
poetik strukturu baxımından həm süjet, həm də məzmun etibarilə 
məşhur ərəb əfsanəsi üzərində qurulmuşdur. Əslində bu əfsanə 
tarixi reallığa əsaslandığı üçün həm də rəvayətdir. Məcnun mə-
lumdur ki,VII əsrdə eşq mövzusunda şeirlər yazan şair olmuş, xalq 
arasında tanınmış, nakam eşqi dillərə dastan olmuşdur. Tarixi 
şəxsiyyət olması mübahisəli olsa da, Qeys ibn Müləvvəhin (Kays 
b. el-Mülevvah b. Müzahim el-Amirî (ö. 70/690) məhz Məcnun 
olması qüvvətli ehtimallar arasında yer alır (12, 277-278).  

Bu baxımdan “Leyli və Məcnun” əfsanəsi eyni zamanda 
Nizamiyə qədər 5 əsr xalq arasında dolaşan rəvayət olmuşdur. 
N.Gəncəvi ilk dəfə bu rəvayəti böyük əsər olaraq qələmə almış, 
yazılı ədəbiyyatın parlaq nümunəsinə çevirmişdir (23, 108). 



80 
 

Əfsanə və yaxud rəvayət olması folklor janrı olmasını təsdiq 
etməklə bərabər, N.Gəncəvinin üçüncü əsəri də bütünlüklə folk-
lor qaynaqları üzərində dayanmış və bu kimi folklor janrlarının 
yazılı ədəbiyyata keçidi müşayiət olunduqda bədii ədəbiyyatın 
əslində vahid struktur təşkil etməsi, folklor janrlarının yazılı 
ədəbiyyatın əsasını əhatə etdiyi bir daha təsdiqini tapmış olur. 

Nizami “Xəmsə”sinin dördüncü əsəri olan “Yeddi gözəl” 
(Həft peykər) əsəri də başdan-başa folklor spesifikasını özündə 
ifadə edir. Əsərin poetik strukturu da bunu göstərir. S.Rzasoy 
yazır ki, “Nizami “Yeddi gözəl”i yaradarkən istifadə etdiyi 
birinci şifahi mənbə öz doğma xalqının folklor dünyası, zəngin 
şifahi epik ənənələri olmuşdur” ( 21, 72). 

N.Gəncəvinin “Yeddi gözəl” əsərinin də başdan-başa folklor 
modelləri əsasında quruluş etibarilə meydana qoyulması, hətta süjet 
səviyyəsində folklor janrları ilə əhatə olunması yazılı ədəbiyyata 
xalq ədəbiyyatının keçidini aydın göstərir. Əsərdə folklor 
spesifikasının daşınmasını müşahidə etməklə bərabər əvvəldən-
axıra qədər süjeti təşkil edən folklor janrları kimi rəvayət, əfsanə, 
məsəl və s. kimi xalq ədəbiyyatı örnəklərini görməmək sadəcə 
olaraq mümkün deyildir. Özü də bu janrlar yardımçı funksiyada 
çıxış etmir. Elə Bəhram şahın fəaliyyət sferası əsasında yeddilik 
say arxetipini ifadə edən yeddi günbəz tikdirməsini, yeddi iqlimdən 
gətirilən yeddi gözəlin yeddi əfsanə söyləməsini ələ alarsaq, əsərin 
poetik strukturunu folklor janrlarının təşkil etməsinin şahidi ola 
bilərik. Əlbəttə, biz burada zəngin semantik materialın mövcudlu-
ğunu inkar etmirik. Ancaq diqqətə çatdırırıq ki, hətta əsər poetik 
quruluşa görə də folklor janrları əsasında qələmə alınaraq bu janrlar 
yazılı ədəbiyyata keçid edib şairin fikir və məramının vasitəsinə 
çevrilir. Eyni zamanda folklor janrlarının yazılı ədəbiyyata keçidi 
prosesində süjet və motiv fiqurasiyaları folklor və yazılı ədəbiy-
yatın vahid mədəniyyət təşkil etdiyiyini stimullaşdırır. 

N.Gəncəvi “Yeddi gözəl” əsərində təsadüfi deyil ki, Uca Al-
lahın və sonuncu peyğəmbər Muhamməd Əleyhissəlamın mədhi, 
peyğəmbərin meracı, kitabın yazılma səbəbləri və s. girişdən sonra 



81 
 

elə Bəhramnamənin başlanğıcında “Simnarın siması və Xavərnəq 
qəsrinin tikilməsi” ( 11, 53-57) hissəsində Bəhram şah hələ iştirak 
etməsə də, onun obrazının süjetə daxil olma hazırlığı gedir, bir növ 
ekspozisiya yaradılır. Daha sonra gələn yaxın bəhsdə Bəhram 
məhz yeddi gözəlin şəklini həmin Xavərnəqdə görür ( 11, 68-69).  

Elə bu hissə “Bəhramın Xavərnəqdə yeddi gözəlin şəklini 
görməsi” adlanır (11, 68). Biz demək istəyirik ki, elə əsərin baş-
lanğıcından yeddi gözəlin şəklinin görülməsi üçün tikilən qəsr 
daha sonra başqa hadisələrlə müşayiət olunsa da, nəticə etibarilə 
Bəhramın yeddi gözəllə ünsiyyətə nail olmasından, onları alma-
sından, onların hər birindən əfsanə dinləməsindən bəhs etməklə 
bütün süjeti əhatə edən fiqurlar folklor janrları əsasında əsərdə 
bədii əksini tapır (11, 117-257). 

Təbiidir ki, burada mifoloji-tarixi və s. istiqamətlərin təhlili 
də daha geniş araşdırmaların mövzusudur və bu sahədə görkəmli 
alimlərin dəyərli tədqiqatları mövcuddur. Bu tədqiqatlar 
cərgəsində xüsusi orijinallığı və mövzu fərqliliyi ilə son dövrlər-
də geniş tədqiqatlar üçün mənbə rolu ola biləcək əsərlərdən 
mifologiya sahəsində S.Rzasoyun Nizami: Mif və tarix 
konteksti, din və inancın təhlili sahəsində S.Hacının 10 cilddən 
artıq zəngin əsərlərinə diqqət yetirmək olar (22, 24).  

Biz, Bəhramın ova çıxması və gurları damğalamasını, Bəh-
ramın bir oxla şir və guru öldürməsini, Bəhramın əjdahanı 
öldürməsi və xəzinə tapmasını, yeddi gözəlin şəklinin nağıl 
strukturuna uyğun şəkildə qəsrdə qırxıncı otaq kimi gizli qalan 
bir otaqda tapılmasını, Bəhramın iki şir arasından keçib tac 
götürməsini, Fitnə ilə bağlı hekayəti və s. mifoloji strukturu və 
folklor materiallarını, mifologem və motivləri süjet daxilində 
izləməklə folklor janrlarınının yazılı ədəbiyyatda hansı dərəcədə 
iştirak etməsini aydın görmüş oluruq (11, 61-101). 

Bu baxımdan N.Gəncəvinin “Yeddi gözəl” əsərini qətiy-
yətlə “mifologiya və folklor kitabı” adlandırmaq mümkündür.  

N.Gəncəvinin “Xəmsə”sinə daxil olan sonuncu əsər məlum-
dur ki, iki hissəli “İskəndərnamə” əsəridir (23, 130).  



82 
 

Biz bu əsərdə də kifayət qədər folklor bazasını müşahidə 
edirik. Ümumiyyətlə, N.Gəncəvinin bütün əsərləri əvvəldə də 
qeyd etdiyimiz kimi folklor spesifikası və estetikası əsasında 
təqdim olunur. Tarixi mövzular da Nizamidə folklor janrları və 
mifoloji kompleks vasitəsilə epikləşir. Təbiidir ki, “İskən-
dərnamə” əsəri də istisna təşkil etmir. R.Azadə məhz bu poetik 
struktura nəzər yetirərək qeyd edir ki, “Nizami yaradıcılığının 
formalaşmasında əgər bir tərəfdən tarixi xronikalar və yazılı 
ədəbi irsin imkanları əhəmiyyət kəsb etmişsə, digər tərəfdən 
xalq ədəbiyyatının təsiri böyük olmuşdur” (2, 156). 

S.P.Pirsultanlının hətta yazılı ədəbiyyatın folklor ənənə-
lərinin, mifologem və motivlərin, folklor janrlarının epikləşməsi 
əsasında formalaşdığını və bunda N.Gəncəvinin mühüm rolu 
olduğunu qeyd etməsi diqqət çəkən ciddi mülahizədir: “Əsatirlər 
epikləşmədən süjetli əfsanə və rəvayətlərə çevrilə bilməz. 
Deməli, bizim yazılı ədəbiyyatımız Nizaminin timsalında böyük 
təcrübə qazanmış və onun ədəbiyyatımızda çox gərəkli ənənələri 
yaranmışdır” (19, 45 ).  

Ə.Səfərli N.Gəncəvinin “İskəndərnamə” əsərini yazmasının 
mühüm səbəblərindən biri kimi onun haqqında xalq arasında 
geniş səviyyədə yayılan əfsanələrin, rəvayətlərin, hətta uydur-
maların olduğunu əsas göstərməklə, poemanın poetik quruluşun-
da folklor janrlarının nə qədər əhəmiyyətli rol oynadığına diqqət 
çəkmişdir (23, 129). 

A.Nəbiyev təsadüfi olmayaraq eyni kontekstdə yazır ki, 
“...əfsanələrin xalq içərisində daha geniş yayılan nümunələri 
İskəndər əfsanələridir” ( 15, 289). 

Ümumiyyətlə, N.Gəncəvinin “İskəndərnamə” əsərinin 
“Şərəfnamə” və “İqbalnamə” adlandırılan hər iki hissəsi də əsas 
etibarilə süjet quruluşu baxımından xalq düşüncə sisteminin spe-
sifikliyinə uyğun şəkildə qurulmuşdur. M.Ələkbərov N.Gəncəvinin 
“Xosrov və Şirin”, “İskəndərnamə” əsərlərinin bədii təsvir üsulunu 
nəzərdən keçirərək yazır ki, “O, xalq yaradıcılığında olduğu kimi, 
hadisələrin vaqe olduğu ölkələrin təbiətini deyil, özünün yaşadığı 



83 
 

və sevdiyi, dastanlarda, nağıllarda xalq ağzından eşitdiyi doğma 
təbiəti təsvir etmək istəyir. Beləliklə, Nizami əsərlərini xalq bədii 
yaradıcılığı ilə bağlayan cəhətlərdən danışarkən ilk növbədə nəzər-
də tutulacaq məsələ bunların hər ikisində cərəyan edən əhvalatla-
rın, təsvir edilən hadisələrin eyni təbii şəraitdə olduğudur” (6, 71). 

M.Ələkbərov N.Gəncəvinin “İskəndərnamə” əsərində folklor 
janrlarından istifadənin geniş olmasıyla bərabər, Nizaminin orijinal 
üsulu olduğuna və bunun əsərin əsas süjet fiqurasiyasına çevrildi-
yinə diqqət yetirir: “Yeddi gözəl” və “İskəndərnamə”nin əsas möv-
zusu da Firdovsidən, Sasanilər tarixindən və bir sıra başqa Şərq və 
Yunan mənbələrindən götürülmüş olsa da, bu əsərlərdə səpələnmiş 
bir çox nağıllar, rəvayətlər xalq dilindən alınmışdır” (6, 30). 

Biz “İskəndərnamə”də demək olar ki, əvvəldə də qeyd etdi-
yimiz kimi folklor bazasının davranış stereotipini yazılı ədəbiyyat 
qanunları əhatəsində görə bilirik. Bunu görmək üçün əsərin 
mündəricatını, fəsillərin adlarını nəzərdən keçirmək kifayətdir. 
“İskəndərnamə”nin birinci hissəsi “Şərəfnamə”dir. Əsər Vahid 
inanc sisteminin bədii təzahürü olaraq ilkin səviyyədə “Minacat” 
(Uca Allahın vəsfi), “Sonuncu peyğəmbərin tərifi” (nət), “Peyğəm-
bərin meracı” (meracnamə), “Kitabın nəzmə çəkilişi tarixi haq-
qında” hissələrindən dərhal sonra hekayət ilə başlanır (9, 27-38). 

“Şərəfnamə” də dastanın başlanğıcından İskəndərin bioqra-
fiyası məhz folklor spesifikasına uyğun olaraq şifahi nitq tərzi 
kimi yazılı şəkildə klişeləşir. Burada “İskəndərin məktəbə gedib 
təlim alması”, “İskəndərin taxta çıxması”ndan başlayaraq 
apardığı bütün müharibələrin təsviri ilə bütün əsər demək olar 
ki, mənqəbə kimi yarı tarix, yarı hekayət formasında poetik 
strukturu diqqətə çəkməklə folklor spesifikasına uyğun şəkildə 
qurulduğunu göstərir (9, 69-347). 

Əsərdə eyni zamanda “İskəndərin Ərəbistana getməsi və 
Kəbəni ziyarət etməsi”, “İskəndərin Bərdəyə gəlməsi və Nüşabə 
ilə görüşməsi” və s. bu kimi yardımçı süjetlərin eyni qanunauy-
ğunluqla bədii əksini elə döyüş səhnələri arasında sanki yeni bir 
paralel süjet xətti kimi müşahidə etmiş oluruq (9, 193-221). 



84 
 

Kitabda “İskəndərin Əlburz dağına getməsi”, “Zahid ilə he-
kayəsi”, “İskəndərin dirilik suyu axtarması, “İskəndərin zülmətə 
getməsi”, “İskəndərin zülmətdən çıxması” kimi fəsillər də epik 
folklor örnəkləri kimi diqqət çəkməklə bərabər ritual-mifoloji 
cəhətdən də folklor arealına daxil olur və mifoloji motivlər kimi 
yazılı ədəbiyyatı zənginləşdirir (9, 221-377). 

N.Gəncəvinin “İskəndərnamə” əsərinin ikinci hissəsi olan 
“İqbalnamə”də də biz eyni ənənəvi inanc formulu kimi ilkin 
olaraq minacat və nət ilə kitabı açırıq. Padşahın tərifi, kitabın ya-
zılma səbəbləri və “Kitabın başlanğıcı” bəhsindən həmən sonra 
əsərin folklor ənənəsinə uyğun olaraq hekayətlərlə müşayiət olun-
duğunu görürük. Ümumiyyətlə, “İqbalnamə”ni başdan-başa “folk-
lor kitabı” adlandırmaq mümkündür. Belə ki, əsərdə ilk hekayət 
“İskəndərin onun başını qırxan qulam ilə əhvalatı”dır (9, 450). 

Bu hekayətin ardınca gələn fəsillərə diqqət etdikdə sanki 
geniş folklor ərazisi meydana çıxır. Bu əhvalatın ardınca “İskən-
dərin çobanla əhvalatı”, “Ərşəmidəşin (Arximedin) Çin kənizi 
ilə hekayəti”, “Qibtli Mariya və onun kimiya hazırlaması heka-
yəsi”, “Yoxsul çörəkçi və onun varlanması hekayəsi”, “Filo-
sofların Hörmüzü inkar etməsi və onların həlak olması haqqında 
hekayət”, “Əflatunun nəğmələr yaratması”, “Əflatunun keçmiş 
adamlar haqqında hekayəti”, “İskəndərin Sokratla əhvalatı”, 
“Hind həkiminin İskəndərlə söhbəti”, “İskəndərin yeddi filosofla 
xəlvətə çəkilməsi”, “Ərəstunun dedikləri”, “Bolinasın dedik-
ləri”, “Sokratın dedikləri” “Forfuriyusun dedikləri”, “Hörmüzün 
dedikləri”, “Əflatunun dedikləri”, “İskəndərin dedikləri”, “Niza-
minin dedikləri” bəhsləri göründüyü kimi bütünlüklə folklor 
söyləyici sənətinə uyğun spesifikanı ortaya qoyur (9, 450-516). 

Bu cərgəyə eyni qiraət üsulu kimi əsərin sonluğunda gələn 
“Ərəstunun ruzgarının sonu”, “Hörmüzün ruzgarının sonu”, 
“Əflatunun ruzgarının sonu”, “Valesin ruzgarının sonu”, “Boli-
nasın ruzgarının sonu”, “Forfuriyusun ruzgarının sonu”, “Sokra-
tın ruzgarının sonu”, “Nizaminin ruzgarının sonu” bəhsləri də 
daxildir (9, 609-617). 



85 
 

Hətta burada “dedikləri” işarəsi ilə şifahi danışıq tərzinə 
uyğun davranış modeli özünü göstərir. Eyni zamanda Nizamidə 
hekayət anlayışı folklordan yazılı ədəbiyyata keçid edən fiqurların 
yalnız bir janrı deyil, bir çox janrları özündə əhatə etdiyini nüma-
yiş etdirir. Bu cərgəyə təmsillər, əfsanələr, rəvayətlər, nağıllar, 
dastanlar və s. epik folklor nümunələri daxildir. Doğrudan da, bu 
janrlar hekayət olunma quruluşu ilə seçilir. Bu baxımdan heka-
yətin bir çox folklor janrlarını işarələdiyini və yazılı ədəbiyyata 
keçid edib yazılı ədəbiyyat qanunları daxilində funksional səviy-
yədə iştirak etdiyini görürük. 

Beləliklə, N.Gəncəvi “Xəmsə”sinin başdan-başa süjet, yar-
dımçı süjet, janr, motiv və mifologemlər səviyyəsində bütün-
lüklə folklordan qaynaqlanaraq bu janrların yazılı ədəbiyyata 
transfer olunduğunu görürük. Ancaq onu da qeyd etmək lazım-
dır ki, N.Gəncəvi mövzu və məzmun səviyyəsində bu poetik 
strukturu yazılı ədəbiyyata uyğun şəkildə orijinallıqla qura 
bilmiş və öz ideyalarını xalq dili ilə söyləməyin vacibliyini hiss 
etmişdir. Eyni zamanda Nizami mövzuları folklora da öz təsirini 
göstərmiş, folklor tipinə uyğun janrlarda olan mövzular yeni 
folklor örnəklərinin meydana çıxmasına səbəb olmuşdur. 
P.Əfəndiyev bu barədə yazır ki, “Nizami həm Azərbaycan şifahi 
xalq ədəbiyyatından yaradıcı surətdə faydalanmış, həm də onun 
inkişafına güclü təsir göstərmişdir” (5, 375).  

P.Əfəndiyev eyni zamanda Nizaminin paremioloji vahid-
lərdən istifadə etdiyinə də diqqət çəkmişdir: “Nizami Gəncəvi 
bir çox atalar sözü və məsəllərini, aforizmlərini fars dilinə tər-
cümə edərək, şeirin ahənginə uyğun şəkildə öz əsərlərində 
işlətmişdir” (5, 375). 

Maraqlıdır ki, tədqiqatçı alim “Ot kökü üstündə bitər”, “Pişik 
balasını istədiyindən yeyər”, “Söyüd ağacı bar verməz”, “Qoyunu 
qoyun ayağından asarlar, keçini keçi”, “Özgəsinə quyu qazan özü 
düşər” xalq deyimlərinin Nizami tərəfindən yaradıldığını, daha 
sonra xalq arasında işlək olduğunu qeyd edir (5, 375). 

Gördüyümüz kimi, folklor janrlarının yazılı ədəbiyyata ke-



86 
 

çid edib bəzən eyni strukturda, bəzən də fərqli formalarla müx-
təlif formul və fiqurlar təşkil etdiyi Nizami əsərlərində çox geniş 
səviyyədə öz təsdiqini tapır. Xüsusilə folklorun və yazılı ədə-
biyyatın vahid mədəniyyət hadisəsi olduğu bu kontekstdə də bir 
daha stimullaşır. 

Biz Şərq və Türk ədəbiyyatının böyük nümayəndəsi Ə.Nəvai-
də də bu kimi qavramları görə bilirik. Öncə qeyd edək ki, 
Ə.Nəvainin böyüklüyü ondadır ki, o, ilk dəfə bütövlükdə türk 
dilində “Xəmsə” (beşlik) yaradan sənətkardır. Bu baxımdan Niza-
mi məktəbinin elə Nizaminin daxili aləminə uyğun yaradıcısıdır. 
Bunu anlamaq üçün M.Ə.Rəsulzadəyə müraciət etmək ehtiyacı 
meydana çıxır. O yazır ki, “Bütün dünya tədqiqatçılarının məlum 
ümumi rəyinə görə, Nizami ən böyük bir qələm türküdür”, “Türk 
məfhumuna hisslərində, duyumlarında, fikir və düşüncələrində bu 
qədər yüksək yer verən bir Azərbaycan övladına, gözəl ilə ucaya – 
“türk”, gözəllik və ucalığa – “türklük”, gözəllik və ucalıq diyarına 
– Türküstan deyən bir şairə yalnız farsca yazdığı üçün türk 
deməmək mümkündürmü?”, “Əsərlərini ərəbcə yazdıqları halda, 
türklük haqqındakı duyğuları ilə türk mədəniyyəti və vətənpər-
vərliyi tarixində müstəsna yer tutan Kaşğarlı Mahmudlar, Furlu 
Fəxrəddin Mübarəkşahlar, Zəməxşərli Mahmudlar nə qədər türk-
dürlərsə, Nizami də onlar qədər türkdür” ( 20, 147, 148). 

M.Ə.Rəsulzadə ayrıca olaraq bu tədqiqatında “Nizamidə 
türklük” bəhsində Nizami görüşündə türklüyün nə qədər əhə-
miyyət daşıdığını göstərmiş, “Xəmsə”də türk sözünün səksən 
müsbət çalarda işləndiyini tədqiq etdiyinə diqqət çəkmiş, özü-
nün duyğu və fikirlərinin türk sevdası ilə meydana çıxdığını 
əsərlərindəki mövzu və motivlərlə isbat etmişdir (20, 140-148). 

Təəssüf ki, mövzumuz daxilində bu məsələlərə geniş diqqət 
ayırmaq imkan xaricindədir. Biz sadəcə olaraq Nəvai beşliyinin 
Nizami aləminin daxili məzmununa uyğun şəkildə türkcə mey-
dana çıxmasını Ə.Nəvainin Nizami məktəbinin ən layiqli davam-
çısı olduğundan irəli gəldiyinə dərindən nəzər yetirmək ehtiyacı 
hiss etdik. Özü də bu, qeyd etdiyimiz kimi, yalnız bədii-ədəbi, 



87 
 

tarixi-xronoloji səviyyədə deyil, həm də mənəvi-psixoloji davra-
nışlarda özünü təsdiq edir. Ə.Nəvai sanki M.Ə.Rəsulzadənin qeyd 
etdiyi Nizaminin türklüyünü, türkə sevgisini, hətta belə demək 
mümkünsə, türkcə yazmaq istəyini hiss etmişdir. O, öz sələfinn 
farsca kəlamlarını türkcə oxumağı bacarmışdır. Elə bu baxımdan 
da türk dilində bu kimi böyük əsərlər ortaya qoya bilmişdir. 

Məlumdur ki, Nizami mövzularına uyğun türkcə yazılan ən 
qiymətli əsərlərdən biri də M.Füzulinin çox şöhrət tapmış “Leyli 
və Məcnun” əsəridir. Ancaq unutmaq lazım deyil ki, Ə.Nəvai 
dünyadan köç edərkən Füzulinin cəmi yeddi yaşı var idi (M.Fü-
zulinin doğum tarixi – 1494, Ə.Nəvainin ölüm tarixi – 1501) ( 
16, 4; 23, 221).  

Bu mənada N.Gəncəvidən təsir alan Ə.Nəvai “Xəmsə”si 
bütün poemalarıyla birgə ilk türk “Xəmsə”si kimi M.Füzuliyə də 
təsir göstərməyə bilməzdi. M.Füzuli bu barədə “Leyli və Məc-
nun” əsərində yazır:  

Bulmuşdu səfayi-dil Nizami,  
Şirvanşəhə düşüb girami.  
Olmuşdu Nəvaiyi-süxəndan  
Mənzuri-şəhənşəhi-Xorasan (8, 32). 

Göründüyü kimi, böyük sənətkar N.Gəncəvi ilə yanaşı 
Ə.Nəvainin adını çəkir, onların şahlardan diqqət gördüyünü də 
əlavə etməklə “Leyli və Məcnun” əsərinin girişində fars və türk 
dilində beşlik yaradan iki böyük baninin adını birgə çəkir. 

Maraqlıdır ki, böyük ədəbiyyatşünas F.Köçərli Ə.Nəvaini 
özünün məşhur “Azərbaycan (türklərinin) ədəbiyyatı” əsərinə 
daxil etməklə onun türkmənşəli və türkdilli poeziyaya, xüsusilə 
Azərbaycan klassik ədəbiyyatına təsirini nəzərdə tutaraq şairin 
Azərbaycan ədəbiyyatı daxilində ümumtürk kontekstində öyrə-
nilməsini məqbul hesab etmişdir (13, 117-123). 

Nüfuzlu ədəbiyyat tədqiqçisi və toplayıcısı S.Mümtaz da 
“Ədəbiyyatımızda Nəvai təsiri “ məqaləsində eyni mövqedən 
çıxış etmişdir (14, 352). 

Biz Ə.Nəvaini də Nizami işığında tədqiq etdiyimiz üçün 



88 
 

onun folklor janrlarından istifadəsinə də poetik olaraq eyni 
məzmunda yanaşırıq. Çünki əvvəldə də təqdim etdiyimiz kimi, 
bu əsərlərin süjeti və janrları başdan-başa folklordan yazılı 
ədəbiyyata keçid edir. Bu cəhətdən bu mühakimə Ə.Nəvai üçün 
də keçərlidir. Çünki onun yazdığı beş əsər eyni süjeti daşımaqla 
folklor janrlarını özündə daşıyır. Bu əsərlər R.Əskərin qeyd 
etdiyi kimi, Ə.Nəvai “Heyrət ül-əbrar”, “Fərhad və Şirin”, 
“Leyli və Məcnun”, “Səbai-səyyar” və “Səddi-İskəndəri” mən-
zumələrindən ibarət olan xəmsəsini vücuda gətirmişdir. Bun-
lardan “Heyrət ül-əbrar” poeması fəlsəfi-didaktik, “Fərhad və 
Şirin” aşiqanə-lirik, “Leyli və Məcnun” poeması eşqi-təsəvvüfi, 
“Səbai səyyar” eşqi-sərgüzəşti, “Səddi-İskəndəri” isə qəhrəman-
lıq səciyyəsi daşıyır” (7, 11). 

R.Əskər eyni zamanda göstərir ki, Nəvai “Xəmsə”si indiyə 
qədər bütünlüklə dilimizə uyğunlaşdırılıb kütləvi auditoriyaya 
təqdim olunmamışdır: “Bu günə qədər biz ana dilimizdə nə 
“Heyrətül-əbrar”ı, nə “Leyli və Məcnun”u, nə də “Səddi-İskən-
dəri” poemasını oxuya bilirik” (7, 9). 

Biz, N.Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” əsərinin təsiri ilə yazı-
lan “Heyrətül-əbrar” əsərində folklor spesifikasını və poetik 
quruluşunu aydın görə bilirik. Təbiidir ki, türk dilində yazılan 
əsərlər xalq dilinə yaxınlığı ilə seçilməyə bilməz. Təbiidir ki, 
əsər ənənəvi etiket qaydasına uyğun olaraq Nizamidə olduğu 
kimi tövhid, nət və s. ilə başlanır: “Heyrətül-əbrar Bismillah, 
Tövhid, 4 minacat, 5 nət, Şeyx Nizami Gəncəvi və Əmir Xosrov 
Dəhləviyə dair, Molla Əbdürrəhman Cami və “Heyrətül-əb-
rar”ın yazılışı haqqında, söz haqqında, sözün mənası haqqında, 
Sultan Hüseyn Bayqara haqqında, könül haqqında, 3 heyrət, 
Xacə Bəhaəddin Nəqşbənd haqqında, təsəvvüfi halətlərə dair, 
padşah və xidmətçinin hekayəsi və Heyrət ül-əbrarın adı və 
yazılma tarixi haqqında olan bablar dışında əsas etibarilə 20 
məqalə və onlara bağlı 20 hekayədən ibarətdir” (7, 11, 12). 

Göründüyü kimi, əsər eyni ilə N.Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” 
əsərinin poetik strukturu əsasında formalaşmış, Nizamidə olduğu 



89 
 

kimi hekayətlər əsasında bir çox folklor janrlarının yazılı 
ədəbiyyata keçidini nümayiş etdirir. Biz araşdırma gərəyincə 
yalnız bu hekayətlərin adına nəzər yetirmək ehtiyacı hiss edirik: 
“Həzrəti-Bəyazid Bistaminin hekayəsi, müridin ona iman 
haqqında sual verib cavab alması”, “Həzrəti-İbrahim Ədhəmin və 
islamda ilk qadın övliya Rəbiyə Ədəviyyənin başına gələn qəribə 
əhvalatdan bəhs edir”, “Sultan Bayqara və qocanın hekayəsi”, 
“Nuşirəvan və sevgilisinin hekayəsi”, “Şeyxi-İraqinin hekayəsi”, 
“Turacla aslanın hekayəsi”, “İmam Fəxrəddin Razi və Sultan 
Məhəmməd Xarəzmşahın hekayəsi”,“Şəhabəddin Sührəvərdi və 
Mötəsim Billahın hekayəsi”, “Əyyibi-Xələflə oğrunun hekayəsi”. 
“Bəni-İsraildən içkiyə düşkün bir rindin hekayəsi”, “İmam Zey-
nəlabidin və qızının hekayəsi”, “Çin xaqanı və aşiqin heka-
yəsi”,“Yəzdigird oğlu Bəhramın və kəndlinin hekayəsi”, “ Xacə 
Məhəmməd Parsa və oğlu Əbu Nəsrin hekayəsi” və s (7, 12-17). 

Göründüyü kimi, hekayət və yaxud hekayə N.Gəncəvidə 
olduğu kimi, Ə.Nəvaidə də həm janr, həm də ədəbi forma kimi 
iştirak edir. Bu hekayətlərdə əfsanə, rəvayət, tarixi və dini 
rəvayət, təmsil və s. janrlarda olan nümunələr görürük. Məhz 
folklor janrlarının bu şəkildə xalq dilində yazılı ədəbiyyata keçid 
edib burada da özünəməxsusluq qazanması bu janrların fiqu-
rasiyasının vahid mədəniyyət təşkil etdiyini və tətbiqi imkan-
larını aşkar səviyyədə diqqətə çatdırır. 

Ə.Nəvainin “Fərhad və Şirin” əsəri də Nizamidə olduğu 
kimi “Xəmsə”nin ikinci əsəridir. Ancaq Nəvai poemanı “Xosrov 
və Şirin” deyil, “Fərhad və Şirin” adlandırmışdır. Burada sanki 
türk mövqeyi Nəvai dövründə daha aşkar duyulur. R.Əskər qeyd 
edir ki, “Nəvai əsərini məhz “Fərhad və Şirin” adlandırmaqla öz 
rəğbətini ortaya qoymuşdur (7, 42). 

Ə.Nəvai əsərdə Fərhad və Şirin sevgisini leytmotiv seç-
məklə süjetdə də ciddi dəyişiklik etmişdir. Bu baxımdan qeyd 
edə bilərik ki, S.Vurğunun “Fərhad və Şirin” pyesi elə məhz 
Ə.Nəvai poemasından ciddi şəkildə bəhrələnməklə meydana 
çıxmışdır (25, 136-266). 



90 
 

Ancaq S.Vurğun da Nəvainin özü kimi Nizami məktəbinin 
davamı olmaqla yeni süjetdə milli bir əsər ərsəyə gətirə bil-
mişdir. Çünki əvvəldə də qeyd etdiyimiz kimi, N.Gəncəvi 
daxili-mənəvi baxımdan türk düşüncəsi ilə fars dilində möhtə-
şəm əsərlər meydana qoymuşdu. Bu, Ə.Nəvainin də, S.Vurğu-
nun da Nizamini doğru oxuya bilməsindən qaynaqlanmışdır. 

Ə.Nəvainin bu poeması həm də ona görə çox əhəmiyyətlidir 
ki, əsərin “Fərhad və Şirin” adlandırılması eyni zamanda süjet 
etibarilə Fərhadı yardımçı obraz deyil, əsas obraz olaraq diqqətə 
çatdırır. Bundan əlavə əgər Xosrov tarixi şəxsdirsə və onunla 
bağlı hadisələr rəvayət janrına daxil olursa, Fərhadın tarixi şəxs 
olması bilinmir. Bu baxımdan xalq arasında dolaşan Fərhadla 
bağlı əfsanələr əsərin süjetini təşkil edir. 

Biz eyni poetik struktura malik olduğu üçün Nizami əsərlə-
rində verdiyimiz xalq ənənəsinin qiraət üsulunu yazılı ədəbiy-
yatda Nəvaidə də görürük və bu cəhətdən Ə.Nəvainin Fərhad 
dastanını da folklor arealına bağlı əsər olaraq təqdim etməklə 
təkrarçılığa yol vermədən fikirlərimizi yekunlaşdırırıq. 

N.Gəncəvidə olduğu kimi Nəvai “Xəmsə”si də kifayət qədər 
folklor motivləri ilə zəngindir. Ancaq bizim məqsədimiz yazılı 
ədəbiyyata keçid edən folklor janrlarının fiqurasiyasını izləmək 
olduğu üçün bu mövzunu başqa bir araşdırma işi hesab edirik.  

Ə.Nəvai “Xəmsə”sində məzmun və süjet səviyyəsində müəy-
yən dəyişikliklər aparsa da, yenə aydın görünür ki, bu əsərlər elə 
Nizamidə olduğu kimi bütünlüklə süjet etibarilə folklordan gəlir 
və janr səviyyəsində folklor janrları olaraq yazılı ədəbiyyata 
müxtəlif fiqurasiyada keçid edir. Biz paralellik, tipoloji müqayisə 
və folklor spesifikası baxımından “Sirlər xəzinəsi” ilə “Heyrətül-
əbrar” arasındakı yaxınlığı qeyd edərək bu əsərin mündəricatını da 
təqdim etdik. Ancaq qeyd etmək lazımdır ki, Nəvainin digər 
əsərləri də eyni spesifika daşıyır və folklor janrlarının yazılı 
ədəbiyyata keçidini möhkəmləndirib yazılı və şifahi mədəniyyətin 
anaxron deyil, diaxron təşkil etdiyini, vahid ədəbi-mədəni sistem 
olduğunu aşkar göstərir. Bu səbəbdən Nəvai əsərlərini burada 



91 
 

ümumi şəkildə işarələyərək, Nizami və Nəvai “Xəmsə”lərinin eyni 
poetik quruluşa malik olduğunu və eyni funksiyada folklor 
janrlarının fiqurlarını özündə daşıdığını və yazılı ədəbiyyata daxil 
olduğunu qeyd etməklə eyni səciyyəni Nizamidə olduğu kimi, 
Nəvaiyə də şamil etməyi münasib bilirik. Bir daha elmi-kütləvi 
auditoriyanın diqqətinə çatdırmaq istəyirik ki, bu istiqamətdə daha 
geniş araşdırmalar aparmaq ehtiyacı hər zaman hiss olunur. Vahid 
türk mədəniyyətinin əsasını təşkil edən böyük əsərlərin dilinə 
baxmadan öyrənilməsinin də gərəkliliyini qeyd etməyi lazım 
bilirik. Nizami sütunları üzərində dayanan türk ədəbiyyatının 
mövzuları Ə.Nəvai və s. timsalında mühakiməmizi bir daha təsdiq 
edir. Bu sahədə meydana çıxacaq tədqiqatlar yalnız elmi-ədəbi və 
milli-dini dəyərlərin daha dərindən əsaslandırılmasını şərtləndirir. 

 
QAYNAQLAR 

1. Arslan M. Türk edebiyatında hamse. Türkiye Araştırmaları 
Literatür Dergisi, Cilt 5, Say 9, 2007, s. 305-322 

2. Azadə R. Nizami Gəncəvi (həyatı və sənəti). Bakı: Elm, 1979 
3. Azərbaycan dilinin izahlı lüğəti. IV cilddə. I cild. Tərtib edənlər: 

Ə.Orucov, B.Abdullayev, N.Rəhimzadə. Bakı: Şərq-Qərb, 2006 
4. Ədəbiyyatşünaslıq terminləri lüğəti. Tərtib edəni Ə.Mirəh-

mədov. Bakı: Azərnəşr, 1965 
5. Əfəndiyev P. Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatı. Bakı: Maarif 

nəşriyyatı, 1981 
6. Ələkbərov M. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan xalq yara-

dıcılığı. Gəncə: Elm, 2021 
7. Əskər R. Əlişir Nəvayi və onun xəmsəsi (metodik vəsait). 

Bakı, 2020 
8. Füzuli M. Əsərləri. Altı cilddə. II cild. Bakı: Şərq-Qərb, 2005 
9. Gəncəvi N. İskəndərnamə / (Şərəfnamə) Filoloji tərcümə, 

izahlar və qeydlərin müəllifi Q.Əliyev / (İqbalnamə) Filoloji tərcümə 
V.Aslanov, izahlar və qeydlərin müəllifləri Z.Quluzadə, V.Aslanov. 
Bakı: Elm, 1983 

Elektron resurs: http:// 
web2.anl.az:81/read/page.php?bibid=186774&pno=1 

10. Gəncəvi N. Sirlər xəzinəsi. Fars dilindən tərcümə edənlər: 



92 
 

S.Rüstəm, A.Sarovlu. Bakı: Yazıçı, 1981 
11. Gəncəvi N. Yeddi gözəl. Filoloji tərcümə. Tərcümə edən 

R.Əliyev. Bakı: Elm, 1983 
12. İslam Ansiklopedisi. TDV, 28 cilt. Türkiye, Ankara, 2003  
13. Köçərli F.B. Azərbaycan ədəbiyyatı, 2 cilddə, I cild. Bakı: 

Elm, 1978   
14. Mümtaz S. Azərbaycan ədəbiyyatının qaynaqları. Bakı: 

Yazıçı, 1986 
15. Nəbiyev A. Azərbaycan xalq ədəbiyyatı. II hissə. Bakı: Elm, 

2006 
16. Nəvai Ə. Seçilmiş əsərləri. Bakı: Öndər, 2004 
١٣٨۶نظامی گنجوی مخزانول اسرار تھران .17  
18. Özaslan B. Türk edebiyatında “Hamse”ler. Yüksek lisans 

tezi. Türkiye, Konya, 2019 
19. Pirsultanlı S.P. Azərbaycan yazarlar aləmində əfsanə inciləri. 

Gəncə: GDU nəşr, 2010 
20. Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı: Azərnəşr, 

1991 
21. Rzasoy S. Nizami Gəncəvi: etnogenez və mifologiya. Bakı: 

Elm və Təhsil, 2021 
22. Rzasoy S. Nizami poeziyası: Mif-tarix konteksti. Bakı: 

Ağrıdağ, 2003   
23. Səfərli Ə. Yusifov X. Qədim və orta əsrlər Azərbaycan 

ədəbiyyatı. Bakı: Maarif, 1982 
24. Siracəddin H. Nizami Gəncəvinin “Yeddi gözəl” 

məsnəvisinin şərhi. I kitab. Bakı: 2019 
25. Vurğun S. Seçilmiş əsərləri. V cilddə, IV cild. Bakı: Şərq-

Qərb, 2005 
 



93 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ ƏSƏRLƏRİNƏ DİNİ  
KONTEKSTDƏ YANAŞMA 

 

APPROACH TO NIZAMI GANJAVI'S ACTIVITY IN A 
RELIGIOUS CONTEXT 

 

ПОДХОД К ТВОРЧЕСТВУ НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ В 
РЕЛИГИОЗНОМ КОНТЕКСТЕ 

 
Aybəniz ƏSGƏROVA  

Sumqayıt şəhəri 15 nömrəli tam  
orta məktəbin müəllimi 

 
Summary 
The information energy transmitted by the great poet from the 

beginning of the ninth century to the people of the twenty-first century 
is inexhaustible. Nizami's peak of thinking and perfection will be 
discovered when the mind and perfection in the world will prevail 
over everything and conquer everything. For the time being, from the 
day of the creation of mankind, generations have passed from one 
generation to another on these bloody, ups and downs for the sake of 
these good desires and deeds. 

Nizami Ganjavi is one of the rare figures in the history of not 
only literature and art, but also human civilization in general, whose 
appreciation and respect for his work knows no national, racial, 
religious, geographical boundaries, and there is no time frame for this 
capitalist poet. Today, the 880 years that have elapsed since he wrote 
and created are just one episode of his permanence in terms of time. 

Nizami Ganjavi enriched the artistic thought of the East with 
scientific and philosophical ideas and raised his poetry to unprece-
dented heights with his universal and miraculous poetic power. 

When we study the works of Nizami Ganjavi, we can see that the 
Islamic religion and the Islamic way of thinking crossed the whole line 
like a red line. The great poet of Azerbaijani- Turkish literature Nizami 
Ganjavi gave wide space to the interpretation of Islamic values in all his 
works, articulated the commands in the holy book of God Almighty in 
an artistic way, and used various means for people to perceive these 



94 
 

divine values. In this way, if we look at the works of the great writer, 
Sheikh Nizami Ganjavi, we can see that he knew Islam very well, the 
Age of Happiness, and was a true lover of the Prophet. The most 
important part of Nizami's work consists of wise stories aimed at the 
psychologically correct formation of the human personality. 

Key words: Nizami Ganjavi, religion, Islam, poem, “Khamsa”, 
genius, world 

 
Резюме 
Информационная энергия, переданная великим поэтом с 

начала девятого века людям двадцать первого века, 
неисчерпаема. Пик мышления и совершенства Низами будет 
обнаружен, когда разум и совершенство в мире возьмут верх над 
всем и победят все. В настоящее время, со дня сотворения 
человечества, поколения следовали друг за другом в кровавых 
взлетах и падениях ради этих добрых желаний и поступков. 

Низами Гянджеви – одна из редких фигур в истории не 
только литературы и искусства, но и человеческой цивилизации в 
целом, чья оценка и уважение к его творчеству не знает 
национальных, расовых, религиозных, географических границ, и 
нет временных рамок для этого капиталистического поэта 
Сегодня 880 лет, прошедшие с момента его написания, – лишь 
один эпизод его безвременья. 

Низами Гянджеви обогатил художественную мысль Востока 
научными и философскими идеями и поднял свою поэзию на 
небывалую высоту своей универсальной и чудесной поэтической 
силой. 

Когда мы изучаем работы Низами Гянджеви, мы видим, что 
исламская религия и исламский образ мышления пересекли всю 
черту, как красная линия. Великий поэт Aзербайджанской-
турецкой литературы Низами Гянджеви во всех своих 
произведениях дал широкое пространство толкованию исламских 
ценностей, художественно сформулировал заповеди священной 
книги Всемогущего Бога и использовал различные средства для 
восприятия людьми этих божественных ценностей. ценности и 
принимают эти божественные измерения. Таким образом, если 
мы посмотрим на произведения великого писателя шейха Низами 



95 
 

Гянджеви, мы увидим, что он очень хорошо знал Ислам, Эпоху 
счастья и был истинным любителем Пророка. Важнейшая часть 
творчества Низами – мудрые рассказы, направленные на 
психологически правильное формирование личности человека. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, религия, ислам, 
стихотворение, «Хамса», гений, мир 

 
Giriş 
Azərbaycan ədəbiyyatşünaslığında üslub məsələləri daha çox 

yeni və müasir dövrlə məhdudlaşır və çox halda yalnız dilçilik 
aspektində, həm də epizodik halda qoyulur. Klassik ədəbiyyatın 
üslubu isə hələ konkret olaraq elmi baxımdan müəyyənləşdiril-
məmişdir. Bu sahədə yarımçıq da olsa ümumi müddəalar və 
təsnifat yoxdur. Ona görə bütün dövrün şairləri sadəcə klassik 
ənənələrin davamçıları sayılır. Halbuki klassik ədəbiyyatın ayrı-
ayrı dövrlərində müxtəlif üslublar mövcud olmuşdur. Başqa bir 
yandan, ədəbi üslub poetika ilə bağlı bir məsələdir və poetik dilin 
xüsusiyyətlərini öyrənmədən şairin üslubunu müəyyənləşdirmək 
olmaz. Orta çağlar farsdilli poeziyada Azərbaycan üslubu 
Xaqanidən başlasa da, onu mükəmməl biçimə salan, bəlağət və 
fəsahət baxımından cilalayan Nizami Gəncəvidir. Bu üslubun 
səciyyəvi xüsusiyyətlərindən biri – ərəb söz və ifadələrinin ədəbi 
dilə, xüsusilə, poeziyaya nüfuzudur. Həmin prosesin əsasında isə 
Qurani-Kərim və hədislər dayanır. Bu üslubun ikinci mühüm 
cəhəti poetik dilin bəlağət və fəsahət baxımından cilalanması və 
zənginliyindən ibarətdir. Həmin cəhətin kökündə yenə Quran və 
hədislərin bəlağəti dayanır. Şübhəsiz, hədislərlə müqayisədə öz 
bənzərsiz üslubu və bəlağət möcüzəsi ilə seçilən Quranın ədəbi 
əsərlərə təsiri daha çox olmuşdur. 

Orta çağların məşhur ədəbi simalarından olan Nizami Gən-
cəvinin poetikasını araşdırarkən bu önəmli məqamı nəzərdən qa-
çırmaq olmaz. Həmin məsələnin əhəmiyyəti bir də onunla təs-
diqlənir ki, mütəfəkkir şair farsdilli poeziyada yeni bir üslubun – 
İraq və Azərbaycan üslubunun aparıcı nümayəndəsi sayılır. 



96 
 

Nizami Gəncəvi vətənə, torpağa, doğma dilə məhəbbəti in-
sana xas olan ən yüksək cəhətlər kimi təqdim edir. Yeni poetik 
məktəbin əsasını qoymaqla şairin yaradıcılığı orta əsrlər hüquqi, 
ictimasi-siyasi fikir tarixində yeni mərhələ təşkil edir. Nizami 
beytlərində elm və bədiilik vəhdətdədir. Əsərləri dövrünün bütün 
elmlərinə dərindən bələd olduğundan xəbər verir. Nizami irsinin 
müxtəlif elm sahələrində çalışan alimlərin diqqətini cəlb etməsi 
də sırf bununla bağlıdır. Poemaları fəlsəfi poeziyanın örnəyi kimi 
də dəyərlidir, burada hər beytdə gizli mənalar yer almışdır. Bu ilin 
“Nizami Gəncəvi ili” elan olunmasının mühüm cəhətlərindən biri 
də odur ki, şairin yaradıcılığında tədqiqata ehtiyacı olan sahələrə 
bir daha nəzər salınacaq, mübahisəli fikirlərə aydınlıq gətirməyə 
kömək edəcəkdir. Eləcə də qədim mədəniyyətimizi beynəlxalq 
aləmdə tanıtmaqda daha geniş imkanlar yaranacaqdır. “Xəmsə” 
Azərbaycan mədəniyyətinin güzgüsüdür. 

Bütün dünyanın “Gəncəli dahi” kimi tanıdığı Nizaminin ya-
radıcılığı ona görə qlobal hadisədir ki, Azərbaycan şairinin irsində 
təkcə Şərq ədəbi-mədəni dəyərləri deyil, eyni zamanda Qərb, yəni 
o dövrün Qərbi olan antik ədəbi-mədəni dəyərlər öz kamil 
sintezini tapmışdır. Əslində, Nizami yaradıcılığını tam mənası ilə 
klassik dövrün yeni mərhələsi kimi qiymətləndirmək olar. Çünki 
məhz Nizaminin yüksək humanist fikirlərində orta əsrlərin mis-
tikasından oyanıb sağlam və ayıq təfəkkürlə hadisə və predmet-
lərə, insana, cəmiyyət həyatının məna və mahiyyətinə rasional, 
məntiqi yanaşma tərzinin şahidi oluruq. İnsan xoşbəxt yaşamaq 
üçün yaradılmışdır və bu ilahi qədəri, tanrısal taleyi heç bir şər 
qüvvə dəyişdirə bilməz. Nizaminin bütün yaradıcılığından işıqlı 
bir xətt kimi keçən əsas ideya məhz budur. Həmin ideya bir də az 
sonra dünya ədəbiyyatlarında özünü Avropa Renessansı sənətkar-
larının yaradıcılığında büruzə verəcəkdir. Nizami demişdir:  

İnsana arxadır onun kamalı,  
Ağıldır hər kəsin dövləti, malı 

(Gəncəvi Nizami: 2004 (4), 41). 
İnsan zəkası təbiət və cəmiyyətin inkişaf qanunlarına, həya-



97 
 

tın sirli mənalarına getdikcə daha çox yol açır. Nizami öyrədir 
ki, yaradılışdan əsas məqsəd insandır, insanın isə bacarmadığı 
şey yoxdur.  

Şairin bu sözlərindən qüvvət alaraq böyük cəsarətlə “Xəm-
sə” poemalarını bir-birinin ardınca oxuyub Nizaminin hikmət 
gülüstanını bəzəyən əlvan çiçəklərdən öz çeşidlərinə görə bir 
neçə güldəstə düzəltmək fikrinə düşdüm. Budur, onları bir töhfə 
kimi oxuculara təqdim edirəm.  

Əlbəttə, bu kitabı Nizami təliminin ancaq bir hissəsi kimi 
qiymətləndirmək lazımdır. Şübhəsiz, bu da öz məzmunu etibari-
lə həm gənclərimizin tərbiyəsi işində böyük əhəmiyyətə malik-
dir, həm də müxtəlif münasibətlərdə Nizami əsərlərinə istinad 
edən tədqiqatçılar üçün faydalıdır. 

Nizami sənətinin ölməzliyi bir də özünü insan psixologiyası-
nın əbədi problematikasını kəşf etməsində və bu problematikanın 
həlli yollarını göstərməsindədir. Ədəbiyyatın bəşər həyatında və 
bəşəriyyətin mədəni inkişafında oynadığı rolu da bəlkə elə bunda 
axtarmaq lazımdır. Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatının və 
başında Nizami kimi dühalar duran yazılı ədəbiyyatın uzun 
yüzilliklər boyu apardığı etik-didaktik təbliğat olmasaydı, dünya 
səviyyəsində özünü göstərən bu qədər zülm və zorakılıqlar, 
haqsızlıq və ədalətsizliklər indikindən daha artıq olar, sivilizasi-
yanın əldə etdiyi çağdaş nailiyyətlər haqqında ancaq arzulamaq 
lazım gələrdi. Nizami yaradıcılığının zirvəsinə doğru dabanbasma 
gələn qlobal fəlakətin – monqol basqınlarının bu böyük dahinin 
əsərlərini öz tonqalları altında məhv etməməsi bu gün bəzən 
təfəkkür tərzimizi humanizm baxımından xeyli qabaqlayan 
Nizami irsindən bəhrələnməyimizə imkan yaratmışdır. 

Nizami yaradıcılığının ölməzliyini təmin edən səbəblərdən 
biri də onun qoyub həll etdiyi ictimai problemlərdir. Şairə görə, 
cəmiyyətin başında ağıllı, maarifpərvər hökmdar durmalı, bu-
nunla da insanların cəmiyyətdəki ahəngdar münasibətlərini tə-
min etməlidir. Hökmdar ictimai mühitin başında duran bir şəxs 
olduğundan, həmin mühitin sağlamlığı bir çox cəhətdən onun 



98 
 

şəxsi keyfiyyətlərindən asılıdır. Şairin bütün əsərlərində qoyulan 
başlıca problem bundan ibarətdir ki, dövlət başçısı Tanrı qarşı-
sında götürdüyü öhdəliklərə əməl etməli, tabeliyində olan insan-
ların xoşbəxtliyi və rahatlığı uğrunda çalışmaqdan bir an belə 
geri durmamalıdır. Yalnız bu halda cəmiyyətdə fərdlərin ahəng-
dar inkişafı təmin edilə bilər, Tanrının insanı yaradarkən qarşıya 
qoyduğu məqsədlər həyata keçirilə bilər. 

Nizami dünya ədəbiyyat xəzinəsinə beş məsnəvidən ibarət 
“Xəmsə”si ilə əvəzsiz bir töhfə vermişdir. Onun yaratdığı ədəbi 
məktəb özündən sonra bütün Şərq xalqlarının ədəbiyyat tarixin-
də ən davamlı bir ənənəyə çevrilmişdir və bu ənənə XX əsrin 
əvvəllərinədək davam etmişdir. Təsadüfi deyil ki, tanınmış alim 
Qəzənfər Əliyev özünün “Темы и сюжеты Низами в литера-
турах народов Востока” kitabında onun irsini “bədii hünər 
məktəbi və mükəmməl ideyalar xəzinəsi kimi”, Rüstəm Əliyev 
isə «Низами Генджеви» adlı kitabında şairin yaradıcılığını 
dahiyanə hesab edərək dünya ədəbiyyatının qızıl fondunda fəxri 
yerə layiq olduğunu vurğulayır. 

Zəngin mədəniyyət tariximizin ən ünlü simalarından olan 
N.Gəncəvinin dərin və sonsuz ümmana bənzəyən poeziyasında 
həm milli-mənəvi, həm də ümumbəşəri dəyərlər öz parlaq əksini 
tapmışdır. “Dahi Azərbaycan şairi və mütəfəkkiri Nizami Gən-
cəvinin 870 illik yubileyinin keçirilməsi haqqında Azərbaycan 
Respublikası Prezidentinin Sərəncamı”nda (30 Dekabr 2011-ci 
il) bu cəhət xüsusi vurğulanmışdır: “Bəşər bədii fikrinin nadir 
hadisəsi olan Nizami yaradıcılığı səkkiz əsrdən artıqdır ki, xalqı-
mızın mənəviyyatının ayrılmaz hissəsinə çevrilmişdir... Nizami 
Gəncəvi ümumbəşəri mahiyyət daşıyan, ecazkar poetik qüvvəyə 
malik yaradıcılığı ilə Şərq bədii təfəkkürünü elmi-fəlsəfi fikir-
lərlə zənginləşdirmiş və şeiriyyəti görünməmiş yüksəkliklərə 
qaldırmışdır. Mütəfəkkir şairin məşhur “Xəmsə”si insanlığın 
mənəvi sərvətlər axtarışının zirvəsində dayanaraq, dünya ədə-
biyyatının şah əsərləri sırasında layiqli yer tutur. Qüdrətli söz 
ustasının bəşəriyyətin bədii fikir salnaməsində yeni parlaq səhifə 



99 
 

açmış ölməz əsərləri bu gün də insanların mənəvi-əxlaqi 
kamilləşməsinə misilsiz xidmət göstərir” (3). 

 

Nizami Gəncəvi əsərlərində islamın təbliği 
Fransız şərqşünası H.Bamate 1958-ci ildə Paris şəhərində 

fransız dilində çap etdirdiyi “İslam dünyası” adlı kitabında N.Gən-
cəvi haqqında yazır: “Şair öz dövründə böyük hörmət sahibi, səmi-
mi, ehtiramlı, mömin, heç bir səhvi olmayan bir insan olmuşdur”. 

Azərbaycan tarixində XI əsrdə oğuz tayfalarının gəlişi və et-
nik kompleksdə aparıcı rol oynaması yeni etnosun formalaşması 
üçün yüksək bir mərhələ oldu. Əslində bu, patriantlıq deyil, 
repatriantlıq sayılmalıdır. Çünki türklər başqa etnosun vətəninə 
deyil, öz vətənlərinə dönmüşdülər. XI əsrin ikinci yarısında is-
lamı qəbul etdikdən sonra Qərbə doğru hərəkətini uğurla davam 
etdirən Səlcuq türkləri Toğrul bəyin başçılığı altında Azər-
baycan torpaqlarını da fəth etməyə başladılar. Toğrul bəyin 
ölümündən sonra hakimiyyətə gələn Alp Arslanın dövründə Səl-
cuq və Oğuz tayfa birləşmələrinin zəfər yürüşləri davam edir və 
onlar yeni-yeni ərazilərə sahib olurlar.  

N.Gəncəvinin yaşayıb-yaratdığı XII əsr Yaxın və Orta Şərq 
regionunda Türk əsri kimi xarakterizə oluna bilər. Türk deyər-
kən burada ilk növbədə oğuzlar nəzərdə tutulur. Bu dövrdə 
türklərin yüksək nailiyyətlər əldə etməsi bir çox tarixçilər tərə-
findən etiraf və təsdiq edilmişdir. Hətta Malazgird savaşından 
öncə xəlifə Qaim bin Əmrillah Alp Arslanın qələbəsi üçün xüsu-
si bir dua mətni hazırladıb bütün islam ölkələrində cümə 
namazında oxutdurmuşdu (İsgəndərova: 2006, 6). 

XI əsrdən etibarən bütövlükdə İslam dünyasının inkişafı, bu 
dinin inkişafı türklərin adı ilə bağlanır, İslam tarixində türk 
mərhələsi başlanır. Doğrudur, Yaxın Şərqdə ədəbi dil kimi hələ 
150 ilə yaxın istinasız olaraq fars dilindən istifadə edilir, ancaq türk 
ruhu qəti şəkildə ədəbi-mədəni mühitə daxil olur. Orta Asiyada 
hələ Malazgird döyüşündən iki il əvvəl – 1069-cu ildə böyük türk 
şairi Yusif Xas Hacib “Türk Şahnaməsi” adı ilə məşhur olan 



100 
 

“Qutadqu Bilig” əsərini yazmışdı (Apoyev Bayram: 2012, 23). 
Nizami Gəncəvi üçün şəxsiyyətin ən yüksək meyarı insanlıq 

idi. İrqi, milli və dini ayrı-seçkiliyi qətiyyətlə rədd edən şairin 
qəhrəmanları içərisində türk, fars, ərəb, çinli, hindli, zənci, yu-
nan, gürcü və s. xalqların nümayəndələrinə rast gəlinir. Huma-
nist və tolerant şair müxtəlif dinlərə mənsub bu qəhrəmanların 
heç birinin milliyyətinə, dini görüşlərinə qarşı çıxmır. Onun 
qəhrəmanları ədalət, xalq xoşbəxtliyi, yüksək məqsədlər uğrun-
da mübarizə aparırlar. İnsan şəxsiyyətinə, insan əməyinə ehtiram 
şairin yaradıcılığının aparıcı mövzularındandır.  

Nizami Gəncəvi həm də vətənpərvər şair idi. O, təsvir etdiyi 
bütün hadisələri Azərbaycanla əlaqələndirməyə, vətənin keçmiş 
günlərini tərənnüm etməyə çalışmışdır. Nizami Gəncəvi yaradı-
cılığında vətən məhəbbəti doğma xalq yolunda qəhrəmanlıq ide-
yası ilə birləşir. 

Ön Asiya ədəbiyyatlarında poema janrının əsas xarakte-
ristikalarının araşdırılması bir nizamişünas kimi Bertels üçün 
daha böyük önəm kəsb edirdi. Alim Nizami Gəncəvinin poe-
malarını orta əsrlər Ön Asiya, özəlliklə fars və ərəb ədəbiyyat-
larında poema janrının inkişafı kontekstində öyrənirdi. Bertels 
eləcə də sufi dünya modelini, onun poemanın (məsnəvinin) 
kompozisiyasında və janr xüsusiyyətlərində inikasını – məsnəvi 
üçün səciyyəvi olan müəllifin hüduddankənar (ilahi) bilik 
qaynağına müraciəti, bütün varlığın başlanğıcının və zamanın 
sonunun mövcudluğu, arifi (müridi) həyat səfərlərində müşayiət 
edən ilahi təlimatçı obrazı (Xızır peyğəmbər) tədqiq etmişdir. 
Nizami Gəncəvi poemalarında və bütövlükdə məsnəvi janrında 
təsadüf olunan Quran kəlamları və istinadlar sahəsində Bertelsin 
müşahidələri qeyri-adi dərəcədə dəqiq və doğrudur. 

Keçən əsrin 30-cu illərinin ikinci yarısında böyük Azər-
baycan şairi Nizami Gəncəvinin yaradıcılığının öyrənilməsi 
Y.E.Bertelsin elmi yaradıcılığının əsas istiqamətlərindən birinə 
çevrildi. Formal şəkildə bu, Nizaminin yubileyinin keçirilməsi 
ilə bağlı olsa da, mahiyyətcə XX əsrin 30-cu illərində Gəncə 



101 
 

dahisinə marağın sovet şərqşünaslığında yüksək nöqtəyə çatması 
ilə izah edilə bilərdi.  

İlk vaxtlar XIX-XX əsrin əvvəlləri Avropa nizamişünaslığı 
ənənələri təsirində olan Bertels az müddət sonra bu ənənələrə tən-
qidi yanaşaraq Nizami Gəncəvinin həyat və sənət yolu haqqında 
özünün orijinal, bəzi hallarda inqilabi konsepsiyasını irəli sürdü. 

Bertelsin elmi yaradıcılığında məşhur Nizami mövzusuna 
nələr daxildir. “Nizamişünaslıq mövzusu” deyərkən məhz aşağı-
dakı əsərlər nəzərdə tutulur: bilavasitə Bertelsin rəhbərliyi altında 
və onun işləyib hazırladığı tekstoloji və təfsirçilik prinsipləri 
əsasında tərtib olunmuş Nizami əsərlərinin elmi-tənqidi mətnləri; 
böyük Azərbaycan şairinə həsr olunmuş monoqrafiyanın üç 
variantı (“Velikiy azerbaydjanskiy poet Nizami. Epoxa – jizn – 
tvorçestvo”. Baku: 1940; “Nizami”. Moskva: “Molodaya 
qvardiya”, 1947; “Nizami. Tvorçeskiy put poeta”. Moskva: 1956). 
“Nizamişünaslıq mövzusu”na “İskəndər haqqında roman və 
Şərqdə onun başlıca versiyaları” monoqrafiyası da çox yaxındır. 
Burada Nizaminin “İskəndərnamə” poeması farsdilli və hind 
poeziyasındakı konkret epik əsərlərdə öz əksini tapmış İskəndəri-
Zülqərneyn haqqında mifinin variantı kimi nəzərdən keçirilir. 

Dahi şairin elmi fikirlərinə xüsusi tədqiqat işi həsr edən və 
həmin tədqiqatın nəticəsi kimi “Nizami – elmşünas” adlı sanballı 
monoqrafiya çap etdirən Əhmədağa Əhmədov N.Gəncəvinin 
təbiətşünas, həndəsəşünas, səmaşünas, ulduzşünas, musiqişünas, 
rəvanşünas psixoloq, elşünas, etnoqraf, islamşünas və sözşünas bir 
alim olduğunu elmi dəlillərlə sübut etmişdir. Müəllif monoqrafi-
yasının “Xatimə” adlanan xülasəsində yazır: “Nizami böyük bir 
tarixçidir. O, bütün Orta və Yaxın Şərq tarixini dərindən öyrənmiş 
və mənbələrdən ələ gətirdiyi sənədləri bir tarixşünas kimi mə-
harətlə təhqiq və tədqiq edəndən sonra topladığı məlumatı nizama 
salıb nəzmə çəkmişdir” (Əhmədov: 1992, 271). 

Məhəbbətin mənşəyindən danışanlar əvvəl belə bir sorğuya 
cavab axtarmışlar: ulu əcdad onu barbarlığın içərisindən keçirib 
gətirmişdir, yoxsa bünövrəsi mədəniyyətlə qoyulmuşdur? Çoxları 



102 
 

belə hesab edir ki, eşq duyğusu məkr, nifrət, paxıllıq, dostluqdan 
və ana-övlad bağlılığından sonra meydana gəlmişdir. 
Y.B.Ryurikov sadalananları sevginin “böyük qardaşları” kimi 
götürüb bildirir ki, toplum halındakı mağara insanları kütləvi 
nikahla yaşayırdılar və yəqin eşq duyğusundan tamam məhrum 
idilər. Bu qənaətlərdə məsələnin prinsipial şəkildə bütün dünya 
xalqları üçün xarakterik hal kimi təqdimi ilə razılaşmaq mümkün 
deyil. Çoxsaylı yazılı mənbələrə, o cümlədən Nizaminin “Leyli 
və Məcnun” poemasına əsasən yalnız bir cəhətə haqq 
qazandırmaq olar ki, orta əsrlərin başlanğıcında İslam Ərəbis-
tanında, doğrudan da, cəmiyyət məhəbbətin nə olduğunu anla-
mırdı. Lakin “Kitabi-Dədə Qorqud” oğuznaməsinin eramızdan 
əvvəlki çağlarda yaranan “Duxa qoca oğlu Dəli Domrul” boyunda 
F.Engelsin “Orta əsrlərədək fərdi məhəbbətdən söhbət açmaq 
həqiqətə uyğun deyil” mülahizəsinin tamamilə əksinin şahidi 
oluruq. Qədim türk yazılı abidəsində ilkin ailə münasibətlərinin 
məhəbbət üzərində qurulub möhkəm sütunlar əmələ gətirdiyinin 
geniş təsviri verilir. Tanrının işinə qarışıb “ölüm mələyi” (sonrakı 
variantlarda Əzrayıl şəklinə düşmüşdür) ilə qarşı-qarşıya gələn 
Dəli Domrul günahının bağışlanması üçün öz canı əvəzinə başqa 
can ödəmək məcburiyyətində qalır. Boyda ata-ananın övladına, 
eləcə də əksinə, övladın ata-anasına sevgisinin sönüklüyü göstərir 
ki, hadisələr türkün “atalar kultu”ndan daha əvvəlki dövrə aiddir. 
Çünki Dəli Domrulun valideynləri övladlarının ölümü ilə 
razılaşır, dünyanın ləzzətini alıb son mənzilin astanasına çatsalar 
da, quru canlarını onun yaşaması yolunda qıymırlar. 

Şərqdə formalaşan kitabların (əlyazmalar: divan ədəbiyyatı 
və epik poemalar nəzərdə tutulur) özünəməxsus ənənəsi, qurulu-
şu, rəsmi girişi, başlanğıcı, ardıcıllığı, sonu, ümumi prinsipləri 
və fərqli xüsusiyyətləri vardır. Bəzi cəhətlər uzun yol boyu 
sınaqlardan keçən tarixi təcrübədən, bəziləri də İslam ədəbi 
prosesindən hazır şəkildə alınmışdır. Bədii mətnin Şərqə məxsus 
spesifik strukturu müəyyən mərhələdə dünya ədəbiyyatında 
aparıcı rola malik olmuş, hətta Avropa mədəniyyətinin “İlahi 



103 
 

komediya”, “Dekameron”, “Qeptameron”, “Şərq-qərb divanı” 
kimi əsərlərin özülünü təşkil etmişdir. 

İnanc sistemlərini qarşılaşdırmaqla birinin digərindən üstün-
lüyünü göstərən əlamətlərin qabardılmasının tarixi çox qədim-
dir. Mifik görüşlərdə kultlardan hansının birincilik qazanması 
uğrunda mübarizə aparılmasının köklərinə bağlanır. Bu motiv 
sonralar islamla xristianlığın müqayisəsi şəklinə salınmışdır. 
“Şeyx Sənan”, “Əsli və Kərəm” əfsanələrinin mayasında da 
məhz müsəlman aşiqlə xristian məşuqənin eşq macəraları durur. 
“Leyli və Məcnun”, “Yusif və Züleyxa”, “Fərhad və Şirin”, 
yaxud “Xosrov və Şirin”, “Tahir və Zöhrə” və digər eşq heka-
yətləri onlardan törəmişdir. Əgər mifologiyada Günəşlə Ayın, 
Yerlə Göyün sevgisi işıqla qaranlığın, istiylə soyuğun, xeyirlə 
şərin vəhdətindən yaranmışdısa, bu əfsanədə Qızılgüllə Bülbü-
lün fədakarlığı ilə əvəzlənmiş və dünyanın bütün əzab-əziyyə-
tinin gözəllik qarşısında heçliyinə insanları inandırmışdır.  

Ərəb folklorunun məhsulu olan “Şeyx Sənan”ın yaranma 
tarixi islamın meydana gəlməsindən uzağa getmir. Türk təfək-
küründən doğan “Əsli və Kərəm”in kökləri isə daha dərindədir. 
Eşq ahından hər iki gənc od tutub yanır. Xeyiri təmsil edən 
qəhrəmanların külü basdırılan torpaqda qızılgül kolu bitir. 
Qızılgül Günəşin simvoludur. Şərin təmsilçisi – keşiş dəfn olu-
nan yerdə isə qara tikan yetişir. Azərbaycan türklərinin qədim 
inanclarında qara tikan divlərin dırnaqlarıdır.  

Əfsanədə göstərilir ki, müsəlman xanın ölkəsini xristian və-
zir idarə edir. Bu, islamın (ola bilsin ki, daha əski çağların inan-
cında Göy tanrısının) tək Allaha söykənən başqa din sisteminə 
hörmətlə yanaşmasına işarədir. Tarixdə də belə olmuşdur. 
Hunlar, Göy türklər müsəlmanlaşandan sonra da qonşu xristian 
ölkələrinə sülh və dostluq şəraitində yaşamağı təklif etmişdilər. 
Onlarla hər cür iqtisadi-mədəni əlaqəni razılıqla qarşılamışdılar. 
Lakin qara keşiş ölkəsini ona etibar edən xanın oğluna qızını ərə 
verməyi özünə sığışdırmır.  

Dini baxışlar arasındakı fərq ortaya çıxanda islamın təm-



104 
 

silçisi güzəştə getməyə hazır olduğunu nümayiş etdirir. Xristian 
qara keşiş isə mühafizəkardır. Qəribə orasıdır ki, xanın 
süfrəsinin ətrafında oturub onun çörəyini yeyəndə, kef məclis-
lərində əylənəndə onların Allahları arasında fərqi görməməzliyə 
vururdu. Elə ki, qanın qarışması məsələsi ortaya çıxır, onda qara 
keşiş üçün baxışlar da ayrılır, Allahlar da.  

Əslində Kərəmin sevgisi də islamla bir araya sığmır. O, 
Məcnun kimi öz zamanının əksər ölkələrini qarış-qarış gəzib do-
laşmaqla həm istəklisinə qovuşmağa can atır, həm də insanlara 
eşqin ülviliyini nümayiş etdirir. Məcnunun atasından fərqli 
olaraq xan insanlıq naminə ehkamları pozur. Qara keşişin hərə-
kətləri isə heç bir xristian ölkəsinin adətləri ilə üst-üstə düşmür. 
Məhz buna görə sonralar xalq bir qədər də konkretləşmə apar-
mışdır, eyni motiv əsasında düzüb-qoşduğu məhəbbət dastanın-
da qara keşişi erməniləşdirmişdir. Çünki humanizmlə, bəşərilik-
lə bir araya sığmayan qəddarlıq (halbuki islamın da, xristianlığın 
da ümumi kodeksində aldatmaq, övlada, dostluğa xəyanət et-
mək, ülvi hissləri boğmaq, yediyi çörəyə arxa çevirmək yoxdur) 
ancaq mənfur qonşularımızın əqidəsinə uyğun gəlirdi. 

Dünya şöhrətli şair və mütəfəkkir Nizami Gəncəvi (XII əsr) 
haqqındakı araşdırmaların əhatəsi və sayı böyükdür. Bu araşdır-
malarda onun həyatından, mühitindən bəhs ediləndə çox zaman 
islamla əlaqəsindən də söz açılmışdır. Bu cəhətə azərbaycanlı, 
iranlı, rusiyalı, türkiyəli müəlliflərin əsərlərində rast gəlirik. 
Ümumiyyətlə, son iki əsrdə aparılan araşdırmaların istinad etdi-
yi əsas qaynaq “Təzkireyi-Dövlətşah”dır. Təzkirədəki “Şeyx Ni-
zami, Şeyx Fərəcəyi Zəncaninin (Tanrı onun əziz sirrini təqdis 
etsin) müridlərindən idi” (Dövlətşah, 1990: 213) cümləsi 
araşdırıcıların mübahisəsinə səbəb olmuş, bəziləri bu şəxsin 
onun həqiqi (birbaşa) mürşidi olduğunu, bəziləri isə yaşam 
tarixləri uyğun gəlmədiyi üçün sadəcə onu özünə xəyali olaraq 
mürşid qəbul etdiyini qeyd etmişlər. Nazir Akalın (Nazir Akalın 
1998, 73-74) “Nizami Gəncəvinin həyatı, ədəbi şəxsiyyəti və 
əsərləri” başlıqlı məqaləsinin “Mürşidi” adlı bölümündə bəzi 



105 
 

təzkirələrə və Vilhelm Baxer, Ahmed Atəş kimi araşdırıcıların 
yazdıqlarına istinadən Şeyx Fərəci-Zəncaninin onun mürşidi 
olması ehtimalını şübhə altına alır: “Dövlətşah, Lütfəli Azər, 
Məhəmməd Qüdrətullah Qupaməvi və Rza Kulixan Hidayət 
kimi təzkirə müəllifləri ilə ədəbiyyat tarixçisi Şibli Numani 
şairin sülük aləmində, məşayihin məşhurlarından Şeyx Fərəci-
Zəncaninin iradəsinə təslim olduğunu qeyd edirlər. Ahmed Atəş, 
bu şeyxin “Həft İqlim” əsərindən Zəncandan kənara getmədi-
yinin bəlli olduğunu və ölümünün 557/1181-1182-ci ilə təsadüf 
etdiyini, yenə Gəncədən çıxmayan Nizaminin də onunla görüşüb 
müridi olmasının həm zaman, həm də məkan baxımından im-
kansızlığını vurğulayır. Ancaq Atəşin qeyd etdiyi bu tarix, Niza-
minin adı çəkilən Şeyxin müridi olması tezisini ortadan qaldır-
mağa yetərli bir dəlil deyildir”. Akalın şairin ümumiyyət tərə-
findən qəbul edilmiş doğum tarixi ilə (1135-1145) Şeyxin yaşam 
tarixində zaman uyuşmazlığı olmadığını qeyd edir. Amma 
“Tarixi-Güzidə”də adı çəkilən şeyxin ölüm tarixinin 457/1064-
cü il olduğunu və belə olan halda Nizami Gəncəvinin şeyxinə 
müridlik edə bilməyəcəyi həqiqətinin üzə çıxdığını yazır. 

Doğrudur, tədqiqatçıların əksəriyyəti şairin ərəb və fars dilli 
mənbələrdən qidalandığını xüsusi vurğulayırlar. Hətta E.Bertels 
ikinci qaynağın poemanın yaranmasında əsas rola malikliyini 
təsdiqləməyə çalışır. Nizami əsərdə təsvir etdiyi bəzi epizodların 
hardan gəldiyini açıqlamasaydı, deyilənlərin mütləq şəkildə 
qəbulu şübhə doğurmazdı. Lakin zəmanəmizə gəlib çatan ərəb-
dilli əlyazmalarla poemanın müqayisəsi çoxlarını bu qənaətlərə 
ehtiyatla yanaşmağa vadar edir. Məsələnin bu şəkildə qoyuluşu 
özünü doğrultmur. Çünki hər bir böyük və qüdrətli imperiyada 
çoxsaylı xalqlar yaşasalar da, onları çox hallarda ümumi din, 
ümumi yazı dili birləşdirsə də, mədəniyyət amillərini kökdən 
gələn ayrı-ayrı adət-ənənələrdən, məişət faktorundan, torpaqla, 
qanla keçən cəhətlərdən, milli ruhdan ayırıb bir qazanda qay-
natmaq hər hansı bir qüvvənin imkanı xaricində olmuşdur. İslam 
dünyasında ümumi prinsiplərin, məsələn, ədəbiyyatda forma 



106 
 

əlamətlərinin bir-birinə keçməsi danılmazdır. Əruz vəzni ərəb 
şeirindən bütün müsəlman xalqlarına miras qaldığı kimi, ənənə 
və varislik məsələsində də ancaq mədəni əlaqələr zəminində 
incəsənətin, musiqinin bir-birinə yaxınlaşması, birinin digərinə 
təsiri mümkündür. Lakin ərəb xilafəti dövründə mühüm, özül 
sayılan dil amili (çünki Quran ərəbcə yazılmışdı) belə uzun 
müddət mütləq şəkildə qorunub saxlanmamışdı, əvvəl fars, 
sonra türkün xeyrinə güzəştə gedilmişdi və bütün bunlar “ərəb-
müsəlman sinkretik mədəniyyəti”nin türkdən asılılığını göstərir. 
Ərəbin hakimliyinin ən qüdrətli çağlarında Mədinədə yaşayıb-
yaradan, öz ata-baba yurdundan tamamilə uzaq düşən Musa 
Şəhavətin, İsmayıl ibn Yasərin yaradıcılığında da öz kökünə və 
soyuna bağlılığı əsaslandıran faktlar aşkarlanmışdır. Halbuki hər 
iki sənətkarın dövrümüzə ancaq bir neçə seçmə şeiri gəlib çat-
mışdır və onlara təsadüfi olaraq orta əsrlərin başlanğıcına aid 
təzkirələrdə “əl Azərbaycani nisbəsi” möhürü vurulmamışdı. 

Məcnunluq dünyaya İslam pəncərəsindən boylanan yeni ba-
xış, təfəkkürdə mühitin məlum olaylarından doğan elə bir anlam 
idi ki, insan ruhunda çevrilişə, köklü dəyişikliyə, zülmün, haq-
sızlığın məhvinə xidmət etmişdi.  

Bu mənada T.Xalisbəylinin Y.Z.Şirvaninin obyektiv səbəb-
lərə görə diqqətdən kənarda qalmış dolaşıq mülahizələrinin elmi 
dəlil kimi ətraflı şərhi təəssüf doğurur. Çünki “Leyli və Məc-
nun”un mənşəyini İslamdan qabağa aparmaq Nizaminin aşıladı-
ğı ideyanı və məcnunluğun mahiyyətini heçə endirmək demək-
dir. “Babilistan variantına əsasən Kis (Qeys) müvəffəqiyyətlə öz 
sevgilisi ilə birləşir. Bir azdan sonra Kis (Qeys) başqa bir qadına 
vurularaq Lilakesə (Leyliyə) xəyanət edir. Axırda Kis (Qeys) 
Lilakesi (Leylini) ataraq ölümünə səbəb olur”. 

Maddi və ruh dünyalarının müstəqil olaraq öz daxillərində 
və qarşılıqlı olaraq bir-biriləri ilə elə bir düzənli tarazlıq, əks 
olunmalar var ki, biz onları yalnız ümumiləşdirilmiş şəkildə, 
qabarıq halda təsəvvür edib qavraya bilirik. Lakin maddi və ruh 
dünyalarını təşkil edən ayrı-ayrı sahələrə xüsusi diqqət yönəlt-



107 
 

məklə istədiyimiz, təsəvvür edə biləcəyimiz mücərrəd və ya 
dəqiq nəticələrə gələ bilirik. Bəşəriyyət tarixinin irəli inkişafı, 
müasir dövrdəki açılmış elmi nəticələri ilə riyaziyyat, fizika, 
kimya, biologiya və s. elmlərə aid olan dəqiq və yekun məntiqi 
qanunlarla maddi dünyanın ayrı-ayrı sahələrinin inkişaf 
xüsusiyyətlərini dərk edib qavrayırıq. Nisbi səviyyədə olsa da 
eyni inkişaf nəticəsinə biz dünya xalqlarının şifahi xalq ədəbiy-
yatını (dünya qavrayışları, baxışlar, inanclar, əfsanələr, nağıllar, 
dastanlar və s.) və ayrı-ayrı dünyəvi deyilən və qeyri-dinləri 
incələməklə ruh dünyasına da gəlib çatmışıq. Lakin etiraf 
etməliyik ki, ruh səviyyəsində hələ biz maddi aləmdəki dərk 
etdiyimiz məntiqi qanunlar kimi qətiyyətli yekun nəticələrə yeti-
şə bilməmişik. İnanırıq ki, yaxın gələcəkdə ruh aləminin inkişaf 
qanunlarına bizlər dini vəsvəsə, keçmişdən genlərə hopmuş təş-
vişlər, tərəddüdlərlə yox, soyuqqanlı surətdə elmi qanunlar kimi 
yanaşacağıq. Nəyə görə bir olan Tanrını dərk etmək üçün 
yəhudiliyin, xristianlığın, islamın, buddaçılığın və s. inancların 
daşıyıcıları işıqlanmaq üçün bir-birindən kəskin surətdə fərq-
lənən dualar və ayinlər icra edirlər, bunları yerinə yetirdikdə isə 
uyğun olmayan sayı da təkrarlayırlar və hər dinin mənsubu qəti 
surətdə sərhədlənmiş, ölçülüb-biçilmiş sayda dua oxuyub səcdə 
edir. Eyni ilə nə üçün semit-hamitlərin ruhunu oxşayan rəqəmlər 
hind-avropalılarda, türksoylularda böyük əhəmiyyət daşımırlar, 
yaxud da əksinə? Bizləri öz ovsunlarında, sehrlərində saxlayan 
bu dini və inanc ölçülərini dərk edib qavramağa cürət verən də 
elə bunların tədricən ayrılıb inkişafına təməl və səbəb olmuş 
dünya xalqlarının şifahi ədəbiyyatlarının inkişaf tarixidir. 

N.Gəncəvinin seçkin ümumbəşəri dühalardan olmasını onun 
yaradıcılığını diqqətlə incələmədən də müəyyən etmək olar. XII-
XIII əsrdə islamiyyətin və türklüyün bütün sahələrdə ən yüksək 
inkişaf səviyyəsinə çatdığı bir dövrdə o həm islamın dini-ruh də-
yərlərini, həm də türklüyün məğrur, qürurlu gerçəkliyini, ümum-
bəşəri insanlıq dəyərlərindən aşağıda tutur. Qeyd etdiyimiz kimi, 
bu keyfiyyətlər yuxarıda adlarını çəkdiyimiz dünya klassiklərində 



108 
 

yox dərəcəsindədir. Buna görə də N.Gəncəvi ulu Nəsimi kimi 
peyğəmbərlər qatında olmaqla, Tanrıya öz ideallarına görə daha 
yaxındır. Bəllidir ki, təbəqələrə böldüyümüz sevgi mərtəbələrinin 
alt qatları olmasa, yuxarıdakılar dayana bilməz, uçub tökülər. 
N.Gəncəvidə yüksək dərəcədə milli türk sevgisi olmasaydı, hu-
manizm və Tanrıya yaxın mərtəbələrə çata bilməzdi. Buna görə 
də ədəbiyyatı Firdovsi, Dante, Şekspir, Tolstoy və s. yaradıcılıq-
ları, onların idealları səviyyəsində dəyərləndirib, qiymətləndi-
rənlər N.Gəncəvini haqq etdiyi səviyyədə görə bilmirlər. Nizami 
humanizmi ondan sonra gələn Qərb intibahçılarının, daha sonra 
digər ədəbi istiqamətlərin humanizmindən daha geniş və üs-
tündür. Onları minilliklər, yüzilliklər ərzində fasilə vermədən öz 
siyasi-hərbi və milli-mədəni təsirlərində saxlayan türklər və qıs-
qanclıqla onların tarixi varlıqlarını qəbul etmək istəməyənlər öz 
ucuz, sönük milliyyətçiliklərilə Nizamini qiymətləndirərək özlə-
rinə də aid edə bilmirlər, türklüyünü də etirafa cürətləri çatmır. 
Çünki N.Gəncəvi udulmayacaq qədər çox nəhəngdir, ucuz satıl-
mayacaq qiymətdə də çox dəyərlidir. 

N.Gəncəvinin yaradıcılığında rəqəm anlayışı bəllidir ki, öncə 
“Xəmsə”nin – beşliyin adından başlayır. “Xəmsə”yə, beşliyə nə 
səbəbə müraciət etməsi tədqiqatçıların diqqətində kifayət qədər 
olduğundan bu məsələyə bir daha qayıtmırıq. Nizamidən sonra 
“Xəmsə” davamçıları 7-lik və 9-luğa keçmişlər. 5, 7 və 9 məsnəvi-
dən ibarət əsərlər toplusu yaratmaq T.Məmməd tərəfindən şairlərin 
islami dünyagörüşü ilə əlaqələndirilir (Məmməd: 2010, 10-11). 

Dahi şair olan N.Gəncəvi eyni zamanda dövrünün görkəmli 
filosofu idi. Yaradıcılığının fəlsəfi aspektdə tədqiqi göstərir ki, 
Nizami dünyanın Allah tərəfindən yaradıldığını qəbul etmiş, 
lakin ortodoksal dini görüşlərlə razılaşmamış, obyektiv gerçək-
liklə bağlı məsələlərə elmi cəhətdən yanaşmışdır.  

Filosof alimlərimiz dahi şairin fəlsəfi görüşlərinin ziddiyətli 
təkamül yolu keçdiyini əsaslandırmağa çalışırlar. Belə ki, o, 
bəzən Allahla təbiəti eyniləşdirən panteizmə, bəzən isə dünyanın 
çoxluğu və sonsuzluğunu qəbul edən materialist baxışa meyil 



109 
 

göstərmişdir. Şairin elmi dünyagörüşünü geniş tədqiq etmiş 
Əhmədağa Əhmədov çox haqlı olaraq belə nəticəyə gəlmişdir 
ki, ona “şair-alim” demək daha düzgün olardı.  

Dahi şair və böyük alim olan Nizaminin əsərlərində təbiət-
şünaslıq, riyaziyyat, astronomiya, kosmologiya, fəlsəfə, ilahiy-
yat, tibb, etika, musiqi və s. elmlərə aid zəngin və dərin elmi 
mahiyyətə malik olan məlumatlara rast gəlirik. Bütün bunlar ona 
dəlalət edir ki, N.Gəncəvi öz dövrünün bütün elmlərinə dərindən 
yiyələnən böyük alim olmuşdur.  

Maddə ilə məkanın ayrılmaz məfhum olduğunu qəbul edən 
filosof-şair obyektiv gerçəkliyin əsasını təşkil edən dörd ünsürü 
qeyd edir və göstərir ki, bütün bunları Allah yaratmışdır:  

Cəhətin başına altı yaxa saldı, 
Yerin qucağına dörd gövhər atdı.  

Ə.Əhmədov qeyd edir ki, N.Gəncəvi hərəkətin özünü yox, 
daha dərinə gedərək hərəkətin mənbəyini axtarır. O, fələklərin 
özbaşına fırlanmasının səbəbini və mənşəyini belə şərh edir: 
“Bəli, hər bir bilici başa düşür ki, Dolananı bir Dolandıran var” 
(Əhmədov: 1992, 8). 

 

Nizami Gəncəvi “Xəmsə”sində dini baxış 
Şeyx Nizami bütün poemalarını Allahın adı ilə başlayır. 

“Sirlər xəzinəsi” poemasında birinci misra Allahın adıdır, ikinci 
misrada isə deyilir ki, bu ad “əzəmətli bir xəzinənin açarıdır”. 
Əsərlərinin təhlili göstərir ki, Şeyx Nizami Allahı, Peyğəmbəri, 
Quranı səmimi qəlbdən sevən, onlara etiqad bəsləyən təmiz 
qəlbli, xeyirxah əməlli bir müsəlmandır. O, islam dinini sevir, 
bəşəriyyəti faciələrdən xilas etmək, insanlara sülh, azadlıq, 
qardaşlıq, bərabərlik və xoşbəxtlik bəxş etmək yollarını İslam 
dinində görür. Nizami öz əsərlərində İslam dininin nəzəri əsasını 
təşkil edən üsuli-dini (tövhid, ədl, nübuvvət, imamət, məad) dönə-
dönə bəyan edir, Quranın göstərişlərini əsas götürür, müvafiq 
ayələrin dəqiq məzmununu öz beytlərinə daxil edir. Beləliklə, 
Nizaminin dünyagörüşündə elmi və dini baxışların vəhdətini 



110 
 

görürük. Dahi şair və filosof olmaqla yanaşı, böyük tərbiyəçi və 
müəllim olan N.Gəncəvinin əsərlərində tərbiyənin demək olar ki, 
bütün tərkib hissələri ilə bağlı dəyərli fikir və ideyalara rast 
gəlirik. Lakin ağıl tərbiyəsi ilə bağlı fikirlər onun pedaqoji 
görüşləri sistemində daha önəmli yer tutur (Apoyev: 2008, 36). 

Bismillahir-rəhmanir-rəhim! sözləri ilə başlanan “Sirlər 
xəzinəsi” poemasının əvvəlində dünyanın ilkini, varlığın və bü-
tün nemətlərin yaradıcısı Tanrıya – Allaha mədhiyyə söyləyir. 

Qəmi dağıtsan deyə sevincə gülüş qatdı,  
Zöhrəni göylər üçün şən çalğıçı yaratdı  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (1), 26). 
Şairin “Xəmsə”sinin ilk əsəri “Sirlər xəzinəsi” Sənai Qəz-

nəvinin “Hədiqətül həqayiq” məsnəvisinə nəzirə olaraq yazılsa da, 
müəllif kitabının istər quruluşunda, istərsə də üslubunda yenilik 
edərək onu fərqli və gözəl bir tərzdə oxucularına təqdim etmişdir. 
Sufi didaktikası, əxlaq və ictimai motivlər mövzusunda yazılan bu 
əsərdə 20 məqalə üzrə müxtəlif məsələlərə dair baxışlar irəli 
sürülür, hər məqalədən sonra ona uyğun hekayə verilir. Şairin belə 
bir üslub seçimi həm oxucularını nəsihətamiz göstərişlərin quru və 
yeknəsək düsturlarından qoruyur, həm də ayrı-ayrı mövzuların 
hekayə və ya təmsil vasitəsilə daha anlaşıqlı şəkildə ifadəsinə 
xidmət edir. Belə bir üslub Qurani-Kərimə xasdır və bu cəhətdən 
“Sirlər xəzinəsi” şairin digər məsnəvilərindən fərqlənir.  

Quran vəhy yolu ilə nazil olan səmavi kitab olmaqla yanaşı 
bütün elmləri, bəşər həyatının mühüm cəhətlərini, cəmiyyəti dü-
şündürən və narahat edən məsələlərin cavabını, müsəlman icma-
sının istək və tələblərini özündə ehtiva edən səmavi kitabdır. 

Nizami Gəncəvi “Sirlər xəzinəsi” məsnəvisini digər əsərlə-
rindən fərqli olaraq daha çox Quran üslubuna uyğun şəkildə yaz-
mağa çalışmışdı: əvvəlcə bir mətləb nəzərə çatdırılır, sonra isə 
ona uyğun ibrət, nəsihət, hikmət dolu hekayə və təmsil işlənir. 
Təbiidir ki, sonda müvafiq ibrətamiz nəticə çıxarılır.  

Quran üslubuna xas başqa bir cəhət də ondan ibarətdir ki, 
burada qoyulan mövzular başqa kitablarda olduğu kimi, fəsillərə 



111 
 

və bölmələrə ayrılmır. Eyni mövzu və mətləb bir çox surə və 
ayələrdə verilir və hətta təkrarlanır ki, bu da onları təkidlə xatır-
latmaq məqsədi daşıyır. Məsələn, Musa, İbrahim, Nuh və başqa 
peyğəmbərlərə aid əhvalat və qissələr müxtəlif surələrdə verilir. 
Yaxud Allahın birliyinə, Onun peyğəmbərlərinə və Axirət günü-
nə iman müxtəlif surə və ayələrdə təkrarlanır. “Sirlər xəzinəsi”n-
dəki məqalələri mütaliə edərkən oxşar bir mənzərə ilə qar-
şılaşırıq. 

Birinci söhbət insanın yaranışına həsr olunur. Adəm günah 
işlədir, ona görə də cənnətdən Yerə qovulur, səhvini başa düşəndən 
sonra Allahın vəkili təyin edilir. Allahdan qorxmaq və ona qeyri-
şərtsiz tabe olmaq lazımdır. Yalnız bu halda insan heç bir təhlü-
kəyə məruz qalmır. İnsan özü tərbiyələnməli, az şeylə qənaətlən-
məlidir. Belə bir hadisə söyləyir: bir adil şah elədiyi yaramazlığa 
görə ondan üzr istəyən zalım padşahı yuxuda görür. Hekayət in-
sanları səhvləri etiraf etməyə və onları düzəltməyə çağırmaqla bitir. 

Nizami ilk dəfə olaraq Allah kəlamını şeir qəlibində işlətmiş-
dir. Burada işlənən “gənci-həkim” (həkim xəzinəsi) ifadəsi həm 
Allaha və həm də Qurani-Kərimə aiddir; Allahın və Quranın 
adlarından biri “həkim”dir. Allahın həkim adına 80-dən çox Quran 
ayəsində işarə vardır, 3 ayədə isə Quran “həkim” adı ilə verilir. 
Yəni həm Quran, həm də hikmət xəzinəsi Allahın adı ilə açıla bilər. 
Quran doğrudan da, “Bismillahir-rəhmanir-rəhim”lə açılır, eyni 
zamanda hikmət xəzinəsinin qapısını da Allahın adı ilə açmaq olar.  

Odur fikrin əvvəli, odur kəlamın sonu,  
Nə iş görsən, Tanrının adıyla qurtar onu  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (1), s. 23).  
Bu beyt Nizaminin Allaha olan etiqadını daha qabarıq şəkil-

də göstərir. Müəllif fikrini Allahla başladığı kimi, sözünün sonu-
nu da Onun adıyla bitirməyi düşünür. Şair Allahın birliyini və 
başqa sifətlərini vəsf edərkən Qurandan iki yöndə faydalanır:  

1. Ayələrin məzmunu;  
2. Onların ifadə üslubu.  
Nizami əsərinin “Tövhid və münacat” bölümünü: 



112 
 

Ey bütün varlıqlara bu dünyada can verən,  
Gücsüz torpağa belə qanad verən, qan verən! 

 (Gəncəvi Nizami: 2004 (1), s. 27). 
– beyti ilə başlayır ki, bu da Allahın iki – xaliq və qüdrət 

sifətini bəyan edir. Həmin sifətlər Ənam: 102, Rəd: 16, Zumər: 
63, Mumin: 62, Həşr: 24 və onlarla başqa ayələrdə verilir. 

Quran mətninin böyük bir qismini moizə və nəsihət kimi 
didaktik-əxlaqi motivlər təşkil edir ki, bunların əksəriyyətində 
insan fəzilətinin önəmli cəhətləri öz əksini tapır. Həmin 
motivlərin təbliği və izahında isə hekayə, qissə və təmsillərdən 
istifadə olunur. Eyni motivlər müxtəlif surələr və ayələrdə, bə-
zən də təkrar-təkrar diqqətə çatdırılır. Həmin ülubun hədəfi 
önəmli məsələləri yaddaşlarda və psixologiyada həkk etməkdir. 

“Sirlər xəzinəsi”ndə insan və onun fəziləti barədə verilən 
məqalələr və onlarla əlaqədar işlənən hekayələr Quran üslubu 
üzərində tənzimlənmişdir.  

İnsan və onun fəziləti məsələsi bir çox məqalələrdə öz ifadəsini 
tapır: 1-ci məqalədə Adəmin yaradılışı və ardınca ümidsiz padşahın 
bağışlanması dastanı verilir, 7-ci məqalədə Adəmin fəzilətindən 
bəhs edilir. Ara-sıra başqa məqalələrdə də bu mövzuya toxunulur. 
1-ci məqalənin 4 və 5-ci beytləri birbaşa Quran ayəsinə işarədir. 

“Xosrov və Şirin” poemasının ön sözündə şair Allahdan hə-
qiqət yolunu göstərməyi, ona yaradıcı olduğunu bildirən dil ver-
məyini, könlünü nurla işıqlandırmağı istəyir:  

Davudtək könlümü təzələ hər an,  
Qalxsın Zəburumun şöhrəti haman  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (2), 23). 
Şair Xosrov və Şirin haqqında dastanı arvadı Afaqın xatirəsi 

ilə tamamlayır, dua edir ki, tanrı türk qızından olan oğlunu qo-
rusun. Yeddi yaşlı oğlu Məhəmmədə biliyə sahib olmağı, ilahi 
elmlərə yiyələnməyi tövsiyə edir. Xosrov yuxuda onu islamı 
qəbul etməyə çağıran peyğəmbəri görür. Lakin o, buna əməl 
etmir. Xosrov və Şirin xəzinə saxlanılan yerə gəlirlər, sandığın 
içərisində Məhəmmədin gəlişi barədə həkk olunmuş lövhə 



113 
 

tapırlar. Şirin Xosrovu bu işarəyə diqqət verməyə çağırır. Xos-
rov isə öz ulularının yolundan və adətindən dönmək istəmir. 
Peyğəmbərin Xosrovun adına göndərdiyi, onun cırıb atdığı mək-
tubun məzmunu açıqlanır. Məhəmmədin duasına görə, Xosro-
vun hökmranlığı çökür, onu oğlu qətlə yetirir, ölkəni ərəblər 
zəbt edir. Beləliklə də, Xosrovun ulularının dini itir.  

Səhər beş növbəti sancdı o yerə,  
Axşamsa dörd balınc qoydu göylərə  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (2), 467). 
Şərq ədəbiyyatında “Leyli və Məcnun” mövzusunda ilk bit-

kin süjetə malik irihəcmli əsər yazan Nizami Gəncəvinin eyniad-
lı poemasının qaynaqları haqqında iki istiqamətdə tədqiqatlar 
mövcuddur. Əsərin ərəb rəvayətlərinin əsasında qələmə alındı-
ğını, Nizaminin məhz Məcnun təxəllüsü ilə şeirlər yazan Qeys 
ibn-Müləvvəhin rəvayətə çevrilən həyat tarixçəsini ərəbdilli 
məxəzlərdən götürdüyünü təxmin edənlərlə yanaşı, onun xalq 
yaradıcılığından bəhrələndiyini, Nizami dövründə artıq Azər-
baycan folklorunda xalq arasında geniş yayılan mövcud bir das-
tandan istifadə etdiyini söyləyənlər də var.  

Bu müddəalardan hər ikisinin müəyyən mənada doğru oldu-
ğunu hesab edirik. Belə ki, Nizami adı gedən əsərində bir neçə 
yerdə həm “iliyə qədər bədəni çürümüş fars əsilli, ərəb dilli” 
birisindən bəhrələndiyini göstərir, həm də xalq sənətçilərindən 
də eşitdiklərinə istinad etdiyini bədii şəkildə ifadə edir. 

“Leyli və Məcnun” poemasında dünyanın yaradıcısı, yol 
göstəricisi Allah təriflənir, sonuncu peyğəmbərə mədhlər deyilir, 
şahlardan üstün tutulur.  

Bu beş vaxt namazıdır əsli tövbənin,  
Beş növbə təblidir qapında sənin 

 (Gəncəvi Nizami: 2004 (3), 22). 
Beləcə dünyada hər şey başlanğıcdakı dünya modelinin ana-

loqu kimi eyni formada doğulub inkişaf edir. Nizami poemasının 
quruluşunun həmin strukturla üst-üstə düşən tərəfləri çoxdur. 
Diqqət yetirsək, görərik ki, başqa əsərlərinin girişində olduğu 



114 
 

kimi “Leyli və Məcnun”da da yaxşı, yaxud pisi, xeyir, yaxud şəri 
meydana gətirən Allahdır. Tövhid və nət hissələrində Tanrının 
dünyayaratmada gördüyü bütün işlər İslam mifologiyasına və 
Azərbaycan türklərinin ilkin inanclarına əsasən verilir. Sonra şair 
Allahın yer üzündəki seçmə insanlarından bəhs açır. Adəmdən 
başlayaraq Məhəmmədə qədər olan əksər peyğəmbərlərin – 
Musa, Yaqub, Süleyman, Davud, Yusif və İsanın həyatının ibratə-
miz məqamlarını poetik dillə diqqət mərkəzinə çəkir. Şair bir növ 
göylə yer arasında körpü yaradan həmin müqəddəs insanların fəa-
liyyətindən ibrət aynası kimi faydalanır. Ümumiyyətlə, Nizaminin 
məhəbbət dastanını ilkin təsəvvürlərdəki strukturla müqayisə 
etdikdə məqsədli şəkildə onları təkrarladığının şahidi oluruq. 

“İskəndərnamə“ poemasının “İqbalnamə” hissəsində Alla-
hın təkliyi, kainatın ondan qüvvət alması qeyd olunur, ona mina-
cat deyilir, son peyğəmbər təriflənir. Kitabın yazılma səbəbi izah 
edilir. Vurğulanır ki, hər dövr uyğun tələblər sürür.  

Köhnə havaları (ahəng) dəyişər tamam,  
O yeni nəğmələr (nəva) bəstələr müdam  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (5), 21). 
“İqbalnamə” əsərində N.Gəncəvi ağılın, zəkanın və bununla 

əlaqədar elmin təbliğini ön planda vermişdir. Hətta həmin əsərdə 
Allahın mədhi ağılın tərifi ilə yanaşı verilmişdir:  

Ağıl bir yerdə ki, xəzinə tapar,  
Allahın adını eyləyər açar.  
Allah ağıllıya nəvazişkardır,  
Ağılsızlara da əlacı vardır 

(Gəncəvi Nizami: 2004 (5), 17). 
Dahi şairin dövründə hökm sürən mürtəce ruhanilərin kor-

koranə inamı ağıla qarşı qoymalarını, elmi küfrlə eyniləşdir-
diklərini və alimləri amansızcasına təqib etdiklərini nəzərə alsaq, 
ağılı, elmi belə yüksəklərə qaldıran Nizaminin bir vətəndaş kimi 
cəsarətini, qorxmazlığını və mərdliyini qeyd etməyə bilmərik. 

Müğənni, çal rudu, çal səhər erkən,  
Mərdlik nəğməsini gətir yada sən!  



115 
 

Oyandır məndə də nəğmə həvəsi,  
Duymayım bihudə, biməna səsi 

(Gəncəvi Nizami: 2004 (5), 109).  
İskəndər bütün elmlərə yiyələndən sonra dünyanı yaradanın 

kim olduğunu, kainatın sirlərini kəşf etməyə çalışır. Bir gecə 
onun yanına mələk gələrək Allahın vəhyini çatdırır: Allah onu 
peyğəmbərliyə layiq görmüşdür. O, dünyanı gəzib xalqları pis 
yoldan çəkindirməli, Allaha itaətə çağırmalıdır. İskəndər soruşur 
ki, yad dillərdə danışan adamları necə başa düşə bilər. Mələk 
cavab verir ki, hamı ona tabe olacaq, hər yerdə onun dilini başa 
düşəcəklər. İskəndər qasiddən sifarişi qəbul edib səfərə hazırla-
şır. Səyahətdə ona lazım olan “Sifri-əzəm”dən başqa Ərəstu, 
Əflatun və Sokratın da nəsihətnamələrini yazdırır. Ağıllı vəziri-
nə isə tapşırır ki, onun üçün faydalı nəsihətlər toplasın. Ərəstu-
nun nəsihətnaməsində nadandan uzaq olmaq, biliklərə yiyələn-
mək, Allahdan qorxmaq, bəd nəzərdən qaçınmaq tövsiyə olunur:  

Xalqın məclisində mütrübtək şad ol,  
Sərvsən, kibrdən, çalış, azad ol 

 (Gəncəvi Nizami: 2004 (5), 117). 
H.Abdullayev, Ə.Əhmədov və digər alimlərimizin apardığı 

araşdırmalar göstərir ki, Nizaminin fizika, həndəsə, riyaziyyat və 
astronomiya haqqında bəzi elmi fikirləri kəşf xarakteri daşıyır. 
Müasir elmi təsnifata görə kainatın və onun daxilində olan 
cisimlərin mənşəyi, onların inkişafı və gələcəyi haqqında elmə 
astrofizika və ya kosmologiya deyilir. Qeyd olunan alimlərin 
araşdırmaları göstərir ki, dahi şair bu elmə də bələd olmuş, bu 
barədə qədim alimlərin və filosofların fikirlərini öyrənmiş, onla-
rı müqayisə etmiş, ilahiyyat təliminə və Qurana müvafiq olub-
olmadıqlarını müəyyənləşdirməyə çalışmışdır. Bütün bu cəhətlər 
“İsgəndərnamə” əsərində daha aydın əks olunmuşdur. Şairin 
yaratdığı fateh İsgəndər bütün elmlərə bələd olsa da bununla 
kifayətlənmir; onu Kainatın mahiyyəti, mənşəyi, inkişaf qanu-
nauyğunluqları maraqlandırır. O, dünyanın yaranması və inkişa-
fı haqqında əsl həqiqətləri öyrənmək məqsədilə öz zəmanəsinin 



116 
 

ən bilikli filosoflarının məclisini təşkil edir. İsgəndər həmin 
filosoflara müraciət edərək deyir:  

Bircə gün baxaraq Günəşə, Aya,  
Fələyin sirrini qoyaq ortaya.  
Bilək ki, bu öküz belitək çadır  
Bu möhkəm yer üstdə necə dayanır?  
Əvvəli necəymiş bu göyün, yerin,  
Bu haqda fikrini hamı söyləsin!  
Ağıla, idraka bir vəzifədir,  
Bilsin ki, dünyada ilk tərkib nədir  

(Gəncəvi Nizami: 2004 (5), 99). 
Yeddi filosofun fikirlərini dinlədikdən sonra İsgəndər deyir 

ki, mən ulduzlar haqqında düşünmüşəm və belə nəticəyə gəlmi-
şəm ki, ulduzlar öz-özünə əmələ gəlməyib. Nizaminin fikrincə 
hər şey, o cümlədən insan əqlini Allah yaratmışdır. Əvvəlcə əqli 
yaradan Allah onun mahiyyətini insanlardan gizli saxlayıb. Qa-
lan hər şeyi insan öz əqli ilə dərk edə bilər: bu şərtlə ki, insan 
onları dərk etməyə qadir olsun, yəni kamil olsun. 

 

Nəticə 
Sovet ideologiyasının əsiri olmuş bəzi alimlərin yazdığı 

kimi Şeyx Nizami heç də ateist olmamış, əksinə onun dünyagö-
rüşündə dini baxışlar (dünyanın Allah tərəfindən yaradılması və 
s.), inam və etiqad məsələləri mühüm yer tutur. Ə.Əhmədov 
şair-filosofun elmi dünyagörüşü ilə yanaşı, dini baxışlarını da 
dərindən tədqiq edərək elə qənaətə gəlmişdir ki, Nizami “həm 
batini, həm də zahiri gözlə xilqətdə olan incəliklərə baxır, təbiə-
tin ən qüdrətli bir “ustad əli” ilə yarandığına özü əmin olduğu 
kimi oxucunu da bu qənaətə gətirir”. 

 
QAYNAQLAR 

1. Akalın Nazir. “Nizami-yi Gencevinin Hayatı, Edebi Kişiliği 
və Eserleri”, Bilig, Türk Dünyası Sosyal Bilimler Dergisi, sayı: 7, Güz 
– 1998, s. 67-92 



117 
 

2. Apoyev Bayram. Nizami Gəncəvi irsindən pedaqoji prosesdə 
istifadənin sistemi (Dərs vəsaiti). – Bakı: Mütərcim, 2012. – 216 s. 

3. Apoyev Bayram. Nizami Gəncəvinin pedaqoji görüşləri. Bakı, 
“Adiloğlu” nəşriyyatı, 2008, 244 s. 

4. Dahi Azərbaycan şairi və mütəfəkkiri Nizami Gəncəvinin 870 
illik yubileyinin keçirilməsi haqqında Azərbaycan Respublikasının 
Prezidentinin Sərəncamı. Bakı, 30 dekabr 2011-ci il 

5. Devletşah. Tezkire-i Devletşah, çeviren: prof. Necati Lugal, 
İstanbul: Milli Egitim Basımevi 1990 

6. Əhmədov Əbdülhəsən. Nizami-elmşünas. Bakı, Azərnəşr, 
1992, 274 s. 

7. Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Tərcümə edən: Xəlil Rza 
Ulutürk. Elmi redaktor: Xəlil Yusifli. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 
264 s. 

8. Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Tərcümə edən: Rəsul Rza. 
Elmi redaktor: Xəlil Yusifli. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 2004, 392 s. 

9. Gəncəvi Nizami. Leyli və Məcnun. Tərcümə edən: S.Vurğun. 
Elmi redaktor: Xəlil Yusifli. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 288 s. 

10. Gəncəvi Nizami. Yeddi gözəl. Farscadan tərcümə edən: 
Rahim Məmməd. Elmi redaktor: Xəlil Yusifli. Bakı, “Lider nəş-
riyyat”, 2004, 336 s. 

11. Gəncəvi Nizami. İskəndərnamə. İqbalnamə. Elmi redaktor: 
Xəlil Yusifli. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 256 səh. 

12. İsgəndərova Xədicə. Nizami və türklük. Namiz.diss. avto-
referatı. Bakı, 2006, 21 s. 

13. Məmməd Tahirə. Osmanlı şairlərinin yaradıcılığında Azər-
baycan ədəbiyyatı ənənələri. Bakı, Mütərcim, 2010, 40 s. 

 



118 
 

NİZAMİ VƏ NƏVAİ “XƏMSƏ”LƏRİNDƏ OVÇULUQ 
MOTİVLƏRİ 

 
THE HUNTING MOTIVES IN NIZAMI’S AND 

NAVAI’S “KHAMSA”S 
 

ОХОТНИЧЬИ МОТИВЫ В «ПЯТЕРИЦ»Е  
НИЗАМИ И НАВОИ 

 
Aynur CƏLİLOVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 
 AMEA Folklor İnstitutu 
 celilova1976@mail.ru  

 
Summary 
Nizami Ganjavi, a great Azerbaijani poet having special place 

among the world classics as well as his worthy continuer, a poet of 
Turkistan Alishir Navai have made an indispensable contribution to the 
Turkic literature writing “Khamsa”. He has enriched five poems 
devoted to rulers with the tales, proverbs, beliefs and legends taken 
from the folk literature. The hunting beliefs are also contained in the 
“Khamsa”s written by these two great poets as a part of the rich folk 
literature. Nizami’s all poems have the hunting motives and, mostly the 
poem titled “Seven beauties” contains the hunting motives having 
ancient traditions. This poem has hunting beliefs taken from the 
“Kitabi-Dede Gorqud”, “Bilgamis”, “Oghuz khagan” eposes as well as 
the Azerbaijani tales. For instance, Bahram’s stamping the hunting 
animals, dragon hunt, a hunting dog devoted of the hunter, Gur’s acting 
as the God’s messenger, belief to the God of Sun, legal and illegal prey, 
selected hunting prey, protection from evil eye, the hunter’s turning into 
victim, the beliefs about women, etc. belong to this category.  

Navai having influenced by Nizami’s genius wrote “Khamsa” 
hereby creating a different work in the similar topic. The feature 
differing Navai from Nizami is not only the former’s writing own 
“Khamsa” in Turkic language but also consolidation the folk literature 
with the folk sophism. The hunting scenes and beliefs met in the 



119 
 

poet’s works titled “Farhad and Shirin” and “Seven planets” are 
expressed in differing tints. Hereby, the hunting for dragon and giant, 
the character of enemy turning into gazelle, Farhad’s becoming the 
hunting protector, punishment of the hunter acting beyond the hunting 
frames, etc. are the main motives created by Navai benefiting from the 
Turkic hunting beliefs.  

Key words: Khamsa, Nizami and Navai, folk literature, hunting 
motives, Turkic sophism  

 
Резюме 
Гениальный Азербайджанский поэт, который занимает особое 

место в мировой классике, Низами Гянджеви и его достойный 
последователь Туркестанский поэт Алишер Навои создавая 
«Пятериц» –у внес свою лепту в тюркскую литературу. 
Посвященные шахам все пять поэм, поэт обогатил взятыми из 
народной литературы сказками, мудрыми словами, поверьями и 
легендами. Одна из больших частей народной литературы являются 
охотничьи поверья, которые имеют место в «Пятериц»- ах двух 
великих поэтов. Во всех поэмах Низами имеет место охотничьи 
мотивы, все больше можно их наблюдать в произведении «Семь 
красавиц», где охотничьи мотивы обладают древними традициями. 
Здесь привлекают внимание охотничьи поверья, взятые из 
Азербайджанских народных сказок и таких дастанов как «Китаби 
Деде Горгуд», «Билгамыс», «Огуз хаган». Например, сюда входит 
клеймение Бахрамом охотничьих животных, охота на дракона, 
охотничий пес преданный друг охотника, газель, как путеводитель, 
который был в роли божьего посланника, вера в солнечное 
божество, дозволенная и недозволенная охота, выбранная охотничья 
добычья, зашита от сглаза, превращение охотника в добычу, 
поверья связанные с женщинами и др. 

Навои одухотворенные «Пятериц»-ей Низами создал с 
похожей темой отличительное произведение. Различие между 
Низами и Навои не только в том, что «Пятериц»- а была написана 
на тюркском языке, он объединил народный суфизм с 
традициями народной литературы. Поэт, в таких поэмах как 
«Фархад и Ширин», «Семь планет», охотничьи сцены и поверья 
представил в различных оттенках. Навои, исходя изтюркский 



120 
 

охотничьих поверий, которые послужили основными мотивами, 
создал такие образы, как охота на дракона и дэва, образ врага, 
перевоплощенного в джейран, Фархад, как попечитель охоты, 
наказание охотника за переход границы дозволенного и т.д. 

Ключевые слова: Пятерица, Низами и Навои, народная 
литература, охотничьи мотивы, тюркский суфизм 

 
Nizami və Nəvai klassik türk ədəbiyyatının iki qütbünü təş-

kil edir. Böyük türk millətinin yetirdiyi bu iki şəxsiyyət intibah 
dövrünün əvəzolunmaz filosof şairləridir. Dahi Füzuli “Leyli və 
Məcnun” əsərində bu iki şəxsiyyətin adını çəkməklə bəxt və 
istedad baxımından hər ikisinin parladığını və şahlar tərəfindən 
qiymətləndirildiyini göstərmişdir: 

Türkü, ərəbü əcəmdə əyyam, 
Hər şairə vermiş idi bir kam 
Şad eyləmişdi Əbunüvası, 
Haruni xəlifənin ətası 
 

Bulmuşdu səfayi-dil Nizami, 
Şirvanşəhə düşüb girami 
Olmuşdu Nəvaiyi-süxəndan 
Mənzuri-şəhənşahi Xorasan (3, s. 32). 

Şair burada türkcə, ərəbcə, farsca yazan şairlərin zamanında 
şairliyə verilən qiymətdən bəhs edir: ərəb şairi Əbunüvasın xəli-
fə Harun ər-Rəşid tərəfindən, farsca yazan Nizaminin Şirvanşah 
(Axsitan) tərəfindən, türkcə yazan Nəvainin Xorasan şahı tərə-
findən mükafatlandırıldığına diqqət çəkir, amma özünün sənə-
tinə, istedadına qiymət verilmədiyindən gileylənir. Görkəmli 
dövlət xadimi M.Ə.Rəsulzadə Füzulinin bu misralarına istinadən 
Nizaminin farsca yazan şairlər arasında şöhrət qazandığını bil-
dirir (15, s. 81). Hər iki şairin Azərbaycan ədəbiyyatında tanı-
dılmasında akad. H.Araslının xidməti böyükdür. 

Nizami dünya ədəbiyyatına “Xəmsə” mövzularını gətirmək-
lə şöhrət tapmışdır. Nizami mövzularına müraciət edən şairlər 
özlərini Nizaminin davamçısı, şagirdi adlandırmışlar. Nəvai də 



121 
 

bu şairlərdən biridir. O, türk dilinə, türk mənəviyyatına yüksək 
qiymət vermiş, türk dilini fars dilindən, türk ağlını türk 
olmayanların ağlından üstün tutmuş və beləliklə, həm türk sufili-
yinin inkişafında, həm də Nizami ənənələrinin türk dünyasında 
yayılmasında özünəməxsus iz qoymuşdur. Nəvai “Fərhad və 
Şirin” əsərinin əvvəlində Nizamini söz mülkünün fili adlandırır: 

Nizami bir fildir, yox bərabəri, 
Söz incisi ondan aldı dəyəri (11, s. 17). 

Nizami, doğrudan da, Şərq ədəbiyyatının filidir, onun yaz-
dığı əsərlərdə nə qədər böyük söz ustadı olduğunu, dərin fəlsəfi, 
elm üçün əhəmiyyətli mövzulara müraciət etdiyini görmək olur. 
Nizami “Xəmsə” yaradarkən Azərbaycan folklorundan bol-bol 
bəhrələnmişdir, nağıl, əfsanə, rəvayət, dastan, atalar sözü və mə-
səllər, xalq inamları və mərasimlərini poemaların tərkibinə duz 
kimi səpmişdir. Xalq ədəbiyyatı ilə dadlandırılmış “Xəmsə” 
Nizaminin şöhrətini dünyaya yaymışdır. Nizami yaradıcılığında 
bu günə qədər araşdırılmayan və xalq ədəbiyyatı ilə birbaşa bağ-
lı olan mövzulardan biri də ovçuluq mövzularının, ov motivlə-
rinin “Xəmsə”də yer almasıdır. 

Nizaminin beş poemasında türk ovçuluğuna məxsus qayda-
qanunlar, ov kultu, ovçuluq inancları, mifoloji varlıqların ovu, ov 
hamisi, vəfalı ov iti, dondəyişmə, ovçunun ova çevrilməsi, ov 
dərisinə bürünmə və s. görmək mümkündür. “Xəmsə”dəki bəzi ov 
motivləri Azərbaycan nağıl və dastanları, türk, şumer dastanları ilə 
oxşar süjetə malikdir. Nizami əsərlərində orta əsr ovçuluğunu 
təsvir etsə də, burada islamdan əvvəlki totemizm və şamanizm 
dövrü ovçuluq ənənələrini görməmək mümkün deyil. Nizami türk 
ovçuluğunu qəhrəmanlıqla əlaqələndirmişdir, çünki qəhrəmanlıq 
ovçuluqdan başlayır. Nizaminin şahzadə qəhrəmanlarının hamısı – 
Bəhram, Xosrov, Şirin, İsgəndər ovçudur, Nəvainin də həmçinin. 

Ov motivlərinə Nizaminin beş poemasının beşində də rast 
gəlinir, amma daha çox “Yeddi gözəl” əsərində verilmişdir. Poe-
malarda olan ov mövzularına ayrı-ayrılıqda toxunmaq fikrimizə 
daha da aydınlıq gətirər.  



122 
 

“Sirlər xəzinəsi”. Gənc yaşlarında qələmə aldığı bu əsərdə 
Nizami bir neçə yerdə ov mövzusuna müraciət etmişdir. “Ovçu, 
it və tülkü hekayəsi”ndə Azərbaycan nağıllarından götürülmüş 
ov süjeti yer almışdır. Əsasən ibrətamiz, nəsihət xarakterli bu 
hekayədə Nizami dürüstlüyü, halallığı və vəfalılığı təbliğ edir. 
Hekayədə mahir bir ovçunun zirək, şir kimi güclü itinin olması 
deyilir. Bir gün bu it yoxa çıxır. Ovçu bu işdən çox kədərlənir. 
Ovçunun naümid vəziyyətini görən tülkü onu daha da sındırmaq 
üçün itinin öldüyünü xəbər verir. Amma ovçu tülküyə qulaq as-
mır, bu dünyada nə qəmin, nə sevincin daimi olmadığını deyir. 
Ovçunun sözü həqiqətə çevrilir, itmiş it qəflətən üzə çıxır və ya-
lançı tülkünü ovlayır. Ovçunun qəmi sevinclə, tülkünün sevinci 
isə ölümü ilə əvəzlənir. Hekayədə tülkünün ovçuya verdiyi məs-
ləhətdə ovçuluq qaydaları, ov ətinin bölünməsi ənənəsi öz əksini 
tapmışdır. Tülkü ovçunun ovladığı heyvanın ətindən kabab 
çəkib yeməyi, dərisini isə dərvişə verməyi məsləhət görür: 

Qalx, bu ovdan kabab çək, ver könül ziyafəti, 
Dərisi dərvişlərin, əti ovçu qisməti (4, s. 122). 

Ov ətinin bölünməsi qaydası belədir: ovçu ovun başını və 
dərisini özünə götürür, yaxud kimə istəsə verir, ətini isə başqa 
ovçular arasında bölür. Ovun dərisini ovçular çox zaman kasıb-
kusuba verir, ya da qalır, kim istəsə gedib götürür. Bu adət indi 
də Azərbaycan ovçuları arasında qalmaqdadır. Dərvişlər yoxsul, 
kasıb zümrə olduğuna görə tülkünün dilindən ov dərisini dərvişə 
verməsi söylənilir. 

Bu hekayədə daha bir ov motivi gözə çarpır, bu da vəfalı it 
obrazıdır. Vəfalı it obrazını yaratmaqla şair ovçunun yaxın yol-
daşı itin türk ovçuluğunda tutduğu mövqeyini göstərmək 
istəmişdir. Türk xalqlarında, o cümlədən Azərbaycan türklərində 
it ovçunun yaxın yoldaşı, sədaqətli dostu, köməyi, arxası, evinin, 
malının qoruyucusu olmuşdur. Ovçu Pirim nağıllarında itin 
Ovçu Pirimə göstərdiyi sədaqətdən, fədakarlıqdan danışılır. İt 
kultuna sitayişin moğollar, tibetlilər arasında olduğu vurğulanır 
(13, s. 608). Türk xalqları ov itinə böyük əhəmiyyət vermişlər, 



123 
 

ov quşu qədər ov itinin də türk ovçusunun həyatında rolu böyük-
dür. Arxeoloji qazıntılar zamanı kurqanlardan, qəbirlərdən tapı-
lan ov əşyaları ilə yanaşı it skeletlərinə də rast gəlinmişdir (1, s. 
97). Azərbaycanın daş incəsənəti nümunələri sayılan Gəmiqaya 
və Qobustan petroqlifləri arasında it təsviri də vardır. Nizaminin 
hər bir hekayəsinin ibrətamiz məqsədi vardır, bu hekayədə də 
Allahın yaratdığı hər bir canlının ruzisinin də onunla bərabər 
doğulduğu və kiminsə qismətindən artığını yeyə bilməyəcəyi 
fikri aşılanmaqdadır. Bu fikirlər Dədə Qorqud nəsihətidir.  

“Sirlər xəzinəsi” poemasında daha bir ov motivi “Firidun 
şahın ceyran ovu hekayəsi”ndə qarşımıza çıxır. Firidun şah sə-
hər-səhər ova çıxır və gözəl, zərif bir ceyranı ovlamaq istəyir, 
amma nə qədər çalışırsa ovlaya bilmir, nə oxu çatır, nə də atı. 
Şah ceyranı ovlamaq istərkən özü ceyranın ovuna çevrilir: 

Ovçunu ovladı ov, şahın ürəyi uçdu 
Bütün marağı, eşqi onun ardınca düşdü (4, s. 129).  

Firidun şahın ov ovlaya bilməməsində bir hikmət vardır. O, 
ox və kamanını günahlandırır, amma səbəbkar özüdür. Ovçunun 
fikrini, xəyalını ov ovlamışdırsa burada ox, kaman, at gücsüz-
dür. Nizaminin burada təbliğ etdiyi fikir sədaqət və sahibinə 
xidmətdir. Hər bir insanın bu dünyada xidməti vəzifəsi var, ya-
ranış boş-boşuna deyil! 

“Xosrov və Şirin”. Bu poemada ov motivləri çox deyil, çünki 
bu bir məhəbbət dastanıdır. Amma Nizaminin qəhrəmanları – Xos-
rov, Şirin qoçaq, cəsur şahzadələr, həm də mahir ovçulardır. Şirinin 
timsalında klassik Şərq ədəbiyyatında yeganə qadın ovçu obrazını 
Nizami yaratmışdır. Şair Şirinin ova çıxma səhnəsini təsvir edərək 
onun və başındakı qızların oğlan geyimində ova çıxdığını göstərir. 
Şair bunun Ərməndə bir adət olduğunu söyləyir (5, s. 121). 
Ovçuluq peşəsi sabitləşmiş qaydalar toplusundan ibarətdir, onun 
bir maddəsi də qadınlarla bağlı inanclardır. İnanca görə qadın ova 
çıxmamalıdır, ovçuluq kişi peşəsidir, ovçunun özünə və ov 
əşyalarına qadının toxunması yasaqdır. Bu qayda ovçuluqla məşğul 
olan xalqlarda olmuşdur, ova çıxan qadın obrazı nə yazılı, nə də 



124 
 

şifahi ədəbiyyat nümunəsində yoxdur. Nizami ovçuluq ənənələrinə 
söykənərək ova çıxan qızları oğlan qiyafəsinə salır. Şirinin ovçu 
surətini yaratmaqla şair, onun həm də kişi kimi möhkəm, sözünün 
üstündə duran, sirr saxlayan, heç bir çətinlikdən qorxmayan 
sifətlərə malik olduğunu göstərmək istəmişdir. Xosrovun Şirinə 
qarşı etdiyi bütün bəd əməllərə baxmayaraq, o, heç vaxt verdiyi 
vəddən dönmür, axıradək onun sevgisinə sadiq qalır. Ova çıxan 
Şirinin həyatında ikinci mərhələ başlayır. Ova çıxmaq nağıllarda, 
dastanlarda gördüyümüz kimi qəhrəmanın həyatında dönüş nöqtəsi 
sayılır. Şirinin də məhəbbət macərası bundan sonra başlayır.  

Nizaminin Xosrovu qəhrəman, qorxmaz, igid hökmdardır. 
Şair onun qəhrəmanlığına sübut kimi aslan öldürməsi səhnəsini 
yaratmışdır. Qoşunun qorxduğu vəhşi aslanı Xosrov bir yumruqla 
öldürür və dərisini çıxartdırır (5, s. 187). Aslan ovlamaq şahlıq və 
güc-qüvvət vəsiqəsidir, yalnız bundan sonra Şirin onunla eşq 
badəsini içir. Bu motiv də kökünü KDQ dastanından almışdır: 
Qanturalı Selcan xanımı almaq üçün təkurun üç vəhşi heyvanını 
yalın əllə öldürür və dərisini çıxarır. Evlənəcəyi qızın gözü qaba-
ğında vəhşi heyvan ovlamaq motivi türk qəhrəmanlıq dastanlarına 
xas ənənədən qaynaqlanır. Tədqiqatçılar KDQ dastanında vəhşi 
heyvan öldürmə motivini şərh edərək yad ölkədən qız alan oğuz 
qəhrəmanlarının gücünü, iradəsini göstərmək məqsədilə verildiyi-
ni qeyd etmişlər (16, s. 134). Şirin və Xosrov məkan baxımından 
bir-birinə yaddırlar, Xosrov yad ölkədə şahzadə qızın qabağında 
qolunun gücünü göstərməlidir. Nizaminin Xosrovu oğuz elindən 
kafir yurduna gəlib qız alan oğuz əri tipidir. 

Xosrovun ova çıxma mərasimi orta əsr ənənələri əsasında 
təşkil olunmuşdur. Nizami bu mərasimi ətraflı izah edir (5, s. 
349). Xosrovun ova çıxması qış fəslinə təsadüf edir, ovlama 
əsasən qışda olur. Ov səfərində atlı qoşun dəstəsi, gülab səpənlər, 
manqal daşıyanlar, şahın yoluna qızıl pul səpənlər iştirak edir. 
Laçın, şahin, qızılquş orta əsrlərdə ov mərasiminin əsas hissəsi 
sayılırdı. Sarayda xüsusi ov quşu saxlayanlar olurdu, onlara quşçu 
deyirdilər. Ov zamanı quşçu özü də şahın yanında olurdu. Ov 



125 
 

quşu quşçunun sağ əlində olurdu. Ova başlamaq əmri veriləndə 
laçın təbilciyi çalınırdı. Öyrədilmiş laçın təbilciyin səsini tanıyırdı 
və çalınan kimi havaya qalxıb, əti yeyilən kəklik, turac, qırqovul 
kimi quşları axtarıb tapıb ovlayırdı. Ovlanan heyvanın ətindən bir 
az laçına verirdilər, yeyib doyan quş ovladığı başqa quşlara 
dəymirdi. Şahin, laçın təkcə quş yox, yer heyvanlarını da ovlaya 
bilirlər. Ov quşunun caynaqları, dimdiyi, gözü o qədər iti olur ki, 
10.000 km hündürdən yerdəki balaca heyvanı (məs. siçanı) belə 
görə bilir, bir anda üstünə şığıyaraq caynağına alır. Ov quşları 
misilsiz güclü heyvanlardır, buna görə də orta əsrlərdə belə 
quşlara çox böyük qiymət verirdilər, şahlar, sultanlar bir-birinə ov 
quşları hədiyə edirdi. KDQ dastanında Trabzon hakiminin Qazan 
xana şahin göndərməsi bu ənənəni əks etdirir. 

Nizaminin “Xosrov və Şirin” poemasında Fərhad obrazı ikin-
ci planda, ancaq sevən aşiq kimi verilir. Nəvainin “Fərhad və 
Şirin” əsərində isə Fərhad əsas obrazdır, həm sevən aşiq, həm 
şahzadə, həm qəhrəman, həm də ov hamisidir. Fərhad qorxunc 
əjdahanı ovlayıb xəzinəyə və Süleyman peyğəmbərin duasıyla 
yazılmış iti qılınca, qalxana sahib olur (11, s. 90). Fərhadın ikinci 
ovu Əhrimən adlanan qorxunc divdir. Əhrimən şər dünyanı təmsil 
edən insanabənzər mifik obrazdır.Div obrazı “Avesta” ilə, Midiya 
əsatirləri ilə əlaqələndirilir (17, s. 126). Fərhadın ovu Əhrimən 
insansifətlidir və sarayda yaşayır. Bədənindəki tüklərin hər biri 
nizədir, bədənindən axan tər damlasından yeni bir bədheybət div 
əmələ gəlir. Div o qədər güclüdür ki, Elbrus dağına toxunsa toza 
döndərər. “Avesta”ya görə Ahuramazdanın məskəni Elbrus 
(ərəblər ona Qaf demişlər) dağıdır. Bu müqəddəs dağ bütün 
dağların anası hesab olunur (17, s. 88). Nəvai burada Əhriməni 
Ahuramazdaya və Elbrusa qarşı qoymaqla qədim Midiya 
əsatirlərindən və “Avesta”dan faydalanmışdır. Əhriməni məhv 
edən Fərhad Günəş tanrısı səviyyəsinə qaldırılmışdır. Nəvai də 
Nizami kimi baş qəhrəmanını təpəgöz ovçusu Basata bənzət-
məklə KDQ dastanından faydalandığını ortaya qoymuşlar.  

“Leyli və Məcnun”. “Leyli və Məcnun” poeması Şərqin 



126 
 

böyük məhəbbət dastanının motivləri əsasında yazılmışdır. Əsə-
rin qəhrəmanları ovçu, ya da şah deyil, məhəbbət, eşq dəlisi 
aşiqlərdir. “Xosrov və Şirin” poeması eşq üzərində qurulsa da, 
əsərin qəhrəmanları ovçudurlar, amma Leyli və Məcnun ovçu 
deyillər, ov motivləri də bu əsərdə az verilmişdir. Rəmzi mənada 
bu iki aşiq eşq ovçusunun ovudurlar.  

Əsərdə Məcnun obrazı cəmiyyətdən aralanıb çöl heyvan-
larına – vəhşilərə pənah aparan, onlarla bir yerdə yaşayan, yemə-
yini onlara verib özü ot yeyən dəli aşiq kimi verilmişdir. İnsan 
cəmiyyətində onun özünə, sevgisinə qiymət vermirlər, buna görə 
də insanlardan ayrılıb dağa, səhraya, heyvanlara üz tutur. Dağın, 
meşənin yırtıcı heyvanları Məcnunu ölənədək tək buraxmır, 
ətrafında sipər çəkib onu insanlardan qoruyur. Vəhşi adlandırılan 
bu heyvanlar, əslində, insanlardan çox-çox humanist və sədaqət-
lidirlər. Məcnun insanlardan laqeydlik, zülm, əziyyət, biganəlik 
görür, amma heyvanlarda sonsuz vəfa və dostluq görür. Nizami 
müqayisə üçün əsərdə quduz itlərin dostu olan saray xidmətçisi-
nin hekayəsini vermişdir (6, s. 166). Şair şahla quduz iti müqayisə 
edərək şahın itdən daha vəhşi olduğunu göstərir.  

Məcnun obrazının “Bilqamıs” dastanındakı Enkidu ilə bən-
zərliyi olduğunu qeyd etməliyik. Enkidu meşədə yaşayır və vəh-
şiləri himayə edir, heyvan kimi ot yeyir, ovçuların heyvanları 
ovlamasına icazə vermir (10, s. 112). Enkidu ov hamisidir. Məc-
nun da vəhşilərlə dostlaşıb onların əhatəsində yaşayır, ovçuların 
ovladığı maralı, ceyranları ovçunun əlindən alıb çölə buraxır. O, 
ov heyvanlarını azad etmək üçün paltarını, silahını və sazını da 
verir. Məcnun haqq aşığıdır, qoşduğu məhəbbət şeirlərini sazla 
oxuyur, o, maralı azad etmək naminə sazından da keçməli olur 
(6, s. 127). Məcnun da Enkidu kimi insanlardan əziyyət görür, 
qadın ucbatından fəlakətə uğrayır.  

Poemada Nizami Məcnunu Süleyman peyğəmbərlə müqayi-
sə edir, meşə heyvanlarının onun əmrinə müntəzir olmasını, 
heyvanların şahı olduğunu göstərir. Şərq mifologiyasında Süley-
man bütün canlıların dilini bilən, onlara hökm edən peyğəmbər 



127 
 

kimi verilir. Məcnun da Süleyman kimi heyvanların dilini bilir, 
onlarla danışır, yanına gələn adamlara (Leylidən gələn qasid, 
bağdadlı Səlam, Zeyd, Səlim) toxunmamasını söyləyir, vəhşilər 
Məcnunu başa düşürlər və onun hökmündədirlər. 

Nəvainin Fərhadı isə qəhrəman, igid, qoçaq şahzadə kimi 
verilmişdir, amma onun əsas üstünlüyü dəlicəsinə sevən aşiq ol-
masıdır. Nəvai də Fərhadı vəhşilər arasında Süleyman kimi təs-
vir etmişdir: 

Ona divanəlik etdikcə əsər, 
Olmazdı başından əksik vəhşilər. 
Vəhşilər sultanı Süleyman kimi  
Oldu dilsizlərin yaxın həmdəmi (11, s. 217). 

Heyvanlar Fərhada axıradək sadiq qalırlar. Şirinin ölüm xə-
bərini gətirən yalançı qarını heyvanlar didib parçalayaraq Fərha-
dın qisasını alırlar. Şair Fərhadın faciəsinə laqeyd qalmır: 

Demə ki, dünyada insan yaxşıdır, 
Vəfasız adamdan heyvan yaxşıdır (11, s. 271), 

– deməklə bu işə möhürünü vurur. Qeyd etmək yerinə düşər 
ki, sufi ədəbiyyatında Məcnunla Fərhad ilahi eşqi təmsil edirlər, 
sufi şairlər Fərhadla, Məcnunun məhəbbətini eşqin zirvəsi hesab 
edirlər. Nizami və Nəvai də bu iki aşiqi əsərlərində eşq fədaisi 
kimi verməklə sufiyanə eşqi göstərməyə çalışıblar.  

Nizaminin əsərində Məcnunun şahin qanadından papağı ol-
duğu deyilir. Şahin tükü, qanadı hakimiyyət, qəhrəmanlıq sim-
volu sayılırdı. Taxta çıxan şahlar çox zaman başlarına tac yerinə 
şahin lələyi sancardılar. İran hökmdarı Ağa Məhəmməd xanın 
taxta çıxmasını rəsmiləşdirdiyi gün şahin lələyini tac yerinə 
taxması mənbələrdə göstərilmişdir. Məcnun heyvanların şahıydı, 
şahlıq tacını da daşıyırdı, başının üstündə isə qaraquş dururdu. 
Qaraquş Məcnunun onqon quşu olaraq verilir: 

Şahin qanadından günlüyü vardı, 
Nəşinə qaraquş kölgə salardı  
O qədər böyükdü ondakı şahlıq, 
Vəhşilər vəhşətdən çıxmışdı artıq (6, s. 164). 



128 
 

Heyvanlar şahı Məcnun şir dərisinə bürünmüş təsvir olunur 
(6, s. 166). Şir dərisinə bürünmüş aşiq şirin gücünü alaraq igid-
lərin ürəyinə xof salır. Nizami Məcnunu, Nəvai isə Fərhad obra-
zını yaradarkən türk-şumer dastanı “Bilqamıs”dan, xalq rəvayət-
lərindən, Süleyman peyğəmbər nağıllarından, sufi ədəbiyyatın-
dan istifadə etmişlər.  

Ov motivlərinin daha çox yer aldığı əsər Nizaminin “Yeddi 
gözəl”idir. Bəhram Gurun simasında Nizami həm müdrik şah, 
həm qəhrəman, həm də mahir ovçu obrazı yaratmışdır. Bu poe-
mada prototürk dövrü ovçuluğuna xas inanclar, adətlər, rituallar 
yer almışdır. 

Bəhram obrazı qəhrəmanlıqla ovçuluğun birləşməsidir, yəni 
o, adi qəhrəman deyil. Bu xüsusiyyət türk dastanlarında özünü 
göstərir. Qəhrəman əvvəlcə ova çıxır, ov məharətini göstərəndən 
sonra cəmiyyətdə yerini tapır, taxt, ad qazanır. Bəhram obrazı 
türk qəhrəman hökmdarlarına məxsus keyfiyyətlər daşıyır.  

Əsər Əlaəddin Körpə Arslanın sifarişi ilə yazılmışdır. Niza-
mi əsərin əvvəlində onu tərifləyərək adı kimi özünün də aslan 
olduğunu, ovda aslan ovçusu olduğunu bildirir (7, s. 31). Səhənd 
dağında ova çıxan aslan ovçusu vəhşi heyvanları ovlamaqda ma-
hirdir, o qədər ov ovlayır ki, bütün düzəngahı ovladığı heyvanla-
rın dərisi ilə bürüyür: 

Gah pələng dərisi, qurd dərisi gah, 
Geyərdi dağ, dərə, qanlı düzəngah (7, s. 33). 

Türk dastanlarından ovlanan vəhşi heyvanın dərisinin 
çıxarılması epizodu bizə tanışdır. KDQ dastanının adlı-sanlı 
qəhrəmanları üzüniqablı igidlər – Qanturalı, Beyrək vəhşi hey-
vanları öldürəndən sonra dərisini çıxarır. Burada da Bəhramın 
eyni üsuldan istifadə etdiyi göstərilir. O, ovda necə cəsarətlidir-
sə, döyüş meydanında da eyni ruhdadır.  

Nizami Bəhramın ovçuluq məharətini özünəməxsus şəkildə 
təsvir etmişdir. Bəhram Gur ovu və atı çox sevir. Ovçunun və 
qəhrəmanın atı gözünün işığı, özünə tən yoldaşıdır. Ova yeyin 
yerişli at üstə gedərlər. Buna görə də Bəhramın ova və ata 



129 
 

xüsusi məhəbbəti var. Bəhramın əlindən ov qurtarmaz, ovladığı 
heyvanların sayı-hesabı yoxdur. Nizami onun ovçuluq məha-
rətini daha aydın gözə çarpdırmaq üçün şirlə guru bir yerdə 
ovlayan Bəhram səhnəsini yaratmışdır. Gurun belinə minib dır-
naqları ilə onu parçalamağa çalışan şiri Bəhram xüsusi mə-
harətlə ovlayır: bir oxla şiri və guru yerə pərçimləyir. Tədqiqat-
çılar bu motivin şumerlərdən skiflərə, oradan da Orta Asiyaya, 
Azərbaycana qədər yayıldığını göstərirlər (1, s. 104).  

Bəhram Gur yaxaladığı heyvanların hamısını öldürmür, 
onun bir adəti var: 4 yaşından aşağı heyvanı ovlamaz, damğala-
yıb ovlağa buraxar. Başqa ovçular onun damğaladığı heyvanı 
tutsalar Bəhramın damğasını görüb ovu öpər, buraxardılar.  

Onun bir beləcə adəti vardı: 
Gənc gurun qanını haram sayardı 
Hər tutduğu gura vurardı damğa 
“Sərdar ol, – deyərdi – bütün ovlağa” (7, s. 63). 

Ov heyvanının damğalanması motivini biz “Kitabi-Dədə 
Qorqud” dastanında görürük. Dastanın maraqlı hekayələrindən 
olan “Bəkil oğlu Əmran” boyunda Bəkil ov heyvanlarını damğa-
layan ovçu kimi təsvir olunur. Bəkilin özünəməxsus ovlama 
üsulu var: ox atmaz, yay qurmaz, yayı çıxarıb kəmənd kimi 
heyvanın boynuna atardı, çəkib durğuzardı. Arıq olsa qulağını 
dələrdi ki, ovda bəlli olsun, kök olsa boğazlayıb kəsərdi. Bəylər 
qulağıdeşik geyik ovlayanda “bu Bəkilin nişan etdiyidir” – deyə 
ona göndərərdilər (9, s. 275). Göründüyü kimi, Nizaminin Bəh-
ram Guru xalq ədəbiyyatından, Azərbaycan folklorundan su iç-
miş ovçudur. Bəs bu motiv haradan qaynaqlanır? Qeyd edək ki, 
motivin kökü islamdan çox-çox əvvəl ovçuluq haqqında insan-
ların ibtidai görüşlərinə dayanır. Belə ki, türk xalqlarında təbiət 
kultlarına inam olduğu dövrdə xüsusi işarəli heyvan ov 
tanrısının hədiyyəsi sayılırdı. Ovçular belə heyvanı ovlamırdılar. 
Qulağı dəlikli heyvanı yaxalayan ovçu onu təzədən meşəyə bu-
raxırdı. Bəkilin və Bəhramın ovu damğalayıb meşəyə buraxması 
da bu əski ənənənin qalıntısıdır.  



130 
 

Nizaminin “Bəkil oğlu Əmran” boyundan bəhrələndiyi başqa 
bir ov səhnəsi Bəhramla Fitnə arasında olan əhvalatda verilmişdir. 
“Bəhramın öz kənizi ilə macərasi” adlanan bu hekayə türk 
ovçuluq inanclarını əks etdirməsi baxımından maraqlıdır. He-
kayənin süjeti yenə də Bəhramın ov macərası üzərində qurulmuş-
dur. Bəhram gözəl kənizi Fitnə ilə ova çıxır. Bəhram məğrurdur, 
Fitnə isə ağıllı, amma şahı onun ağlı yox, gözəlliyi cəlb etmişdi. 
Fitnə həm də çəngdə gözəl nəğmələr çalır, oxuyur, rəqs edirdi. 
Ovda nəğmə demək, şənlənmək ənənəsi olmuşdur. Ovçular ina-
nırdılar ki, nəğmə oxumaq ov tanrısının xoşuna gəlir və uğurlu ov 
etməyə izn verir. Bu ənənə orta əsr ovçuluğunda da özünü göstə-
rir. Düzdür, orta əsr ovçuluğu əyləncə xarakteri daşıyırdı, ov tan-
rısı haqqında inanclar öz əhəmiyyətini itirmişdi, amma adət ola-
raq saxlanılırdı və şahın ov əyləncəsinin bir hissəsinə çevrilmişdi: 

Fitnə çəng çalardı, şah gur ovlardı, 
Bu ovlar, o isə büsat qurardı (7, s. 96). 

Şah ov zamanı məharətini göstərərək odlu oxla gur ovlayır, 
bəzisini canlı tutur, bəzisini sərrast oxla birdəfəyə vurur. Bəhram 
ov ovlamaqda mahirdir, hətta bir oxla iki ov vurur. Belə sərrast 
atmağına görə ərəblər onu tərifləyib Bəhram Gur adı veriblər. 
Şahın ovlama məharətini hamı tərifləyir, Fitnə isə görməməz-
likdən gəlir, özünü soyuqqanlı aparır, şahın ovlama məharətini 
vərdişlə, adətlə əlaqələndirir. Fitnənin bu sözü şaha ağır gəlir və 
həmişə təriflənməyə öyrəşən şah kənizi dikbaşlığına görə cəza-
landırır. Hekayənin sonunda sərkərdənin evinə qonaq gələn şah 
Fitnəni tanımır və onun öküzü boynuna mindirib altmış pilləkan 
qalxmasına heyrət edir, amma üzə vurmur, bunun illərin vərdişi 
olduğunu söyləyir. Fitnə isə şaha özünü tanıdaraq “qəribədir 
çox! Öküz adətlədir, gur vurmaqsa yox”, – deyir. Fitnə şaha niyə 
onun ov məharətini tərifləməməsini belə açıqlayır:  

O gün ov zamanı, şah, kaman çəkdin, 
Gurun dırnağını başına tikdin, 
Belə hünər üçün verib əl-ələ, 
Yer deyil, əlindən öpdü göy belə 



131 
 

Tərif eyləmədim bu hünəri mən, 
Qovdum beləliklə bədnəzəri mən 
Çünki bəyənilən şeyə göz dəyər, 
Pis gözdən insana ziyan tez dəyər 
Fələyin əjdəri ortaya ancaq 
Məhəbbət yerinə saldı bir nifaq (7, s. 106).  

Eyni süjet Nəvainin “Yeddi səyyarə” adlanan poemasında 
Bəhramla Dilaramın hekayəsində qarşımıza çıxır (11, s. 398). Bu-
rada da Nəvainin qadın qəhrəmanı kəniz gözəl olduğu qədər ağıl-
lıdır. Bu motiv də demək olar ki, KDQ dastanından götürülmüşdür. 
Yenə eyni boyda Qazan xan Bəkilin ov məharətini tərifləmir və bu 
igidliyi atın ayağına yazır. Bəkil buna görə Qazan xandan inciyir 
və onun məclisini tərk edir. Bəkilin başına gələn pis hadisələr də 
bundan sonra başlayır. Qazan xan da Bəkilin mahir ovçu olduğunu 
bilir, amma onu tərifləmir, çünki ovçunun məharəti təriflənməz, 
Fitnənin dediyi kimi təriflənən şeyə tez göz dəyər. Ovçuluqda 
bədnəzərdən qorunmaq inancı olmuşdur. Ovçular ova çıxacağı 
vaxtı hamıdan gizlədərlər, ova gedəndə bədnəzərlə qarşılaşarlarsa, 
geri qayıdarlar, gedərlərsə ovun uğursuz olacağına inanırlar.  

Poemanın daha bir ov səhnəsi Bəhramın əjdaha ovlaması 
hekayəsində işlənmişdir. “Bəhramın əjdaha öldürməsi” adlanan 
hekayədə Bəhramdan kömək istəyən gur, təsvirə əsasən, biz ona 
əlik deyə bilərik, tanrı tərəfindən göndərilmiş elçidir. Bəhram 
gurun arxasınca at çaparaq bir mağaraya gəlib çatır. Mağaranın 
ağzında dağ boyda əjdahanı görüb gurun ondan kömək istədiyini 
anlayır və əjdahanı əvvəl kor edib sonra öldürür. Öldürdüyü əjda-
hanın qarnını yaranda gurun iki balasını orada görür. İntiqamını 
aldığı üçün gur Bəhramı mükafatsız qoymur, ona həmin mağarada 
olan xəzinəni göstərir, şah bir karvan yükü xəzinəyə sahib olur (7, 
s. 68). Burada da Nizaminin KDQ hekayələrindən ilham alması 
hiss olunur. Əjdaha ovu qəhrəmanın fövqəladə gücünü nümayiş et-
dirmək məqsədi güdür. Əjdaha mifoloji varlıqdır, nağıl və əfsa-
nələrdə su tanrısını təmsil edir. Su tanrısı, su əyəsi türk mifolo-
giyasında mənfi, zərərverən, yeraltı dünyaya məxsus varlıqlar 



132 
 

sayılır. Eyni motivi Nəvai “Yeddi səyyarə”əsərində Fərhadın qeyri-
adi gücünü, qəhrəmanlığını göstərmək üçün istifadə etmişdir. 
Əjdaha ilə vuruşma motivinin zərdüştlükdən də əvvəlki dövrlərə 
aid olduğu və İran ədəbiyyatında ilk dəfə yazılı dastan “Şah-
namə”də yer aldığı göstərilir (12, s. 212). İran ədəbiyyatına isə hind 
mifologiyasından keçdiyi söylənilir. Bəhramın əjdaha öldürməsi 
Basatın təpəgözü öldürməsi səhnəsini xatırladır. Bəhram da Basat 
kimi əvvəlcə əjdahanın gözünü çıxarır, sonra başını kəsir. Bəhram 
əliyin intiqamını alır, Basat isə oğuz elinin. Bəhram əjdahanın, 
Basat isə təpəgözün xəzinəsinin sahibi olur. Hər iki qəhrəman 
qorxulu düşməni öldürəndən sonra Allaha dua edir. Təpəgöz də 
əjdaha kimi su ilə əlaqəli mifoloji varlıqdır. 

Gurun necə təsvir olunduğu poemanın maraqlı hissələrin-
dəndir. Gur, farscadan tərcümədə çöl eşşəyi, zebra mənasını ve-
rir. Çöl eşşəyinin ov heyvanı olduğunu təsdiq edən heç bir mən-
bə yoxdur, yəni ovlanmayan, əti yeyilməyən heyvandır. Niza-
minin təsvir etdiyi gur adlanan heyvan isə əlik, ceyran, maral 
tipli ov heyvanıdır. Ehtimal var ki, gur sözünün ikinci mənası 
əlik olmuşdur. KDQ dastanının “Bəkil oğlu Əmran boyu”nda 
buğa sözü keyik sözü ilə sinonim kimi işlənmişdir. Əvvəldə 
deyilən “Bəhramla Fitnə” hekayəsində ayağını başına tikməklə 
özünün mahir ovçu olduğunu sübut edən şahın ovladığı heyvan 
da əslində gur yox, ceyran, yaxud əlikdir. Nizaminin bu təsviri 
gur məsələsinə aydınlıq gətirir: 

Vücudu ruhani xəyaldı sanki, 
O, bir ay baxışlı maraldı sanki. 
Beli başdan-başa elə bil zərdi 
Qarnının altı da südlə şəkərdi. 
Qara xətt belindən çəkirdi nişan, 
Sağrısı xal-xaldı dırnağınacan 
Boynuna saldığı sanma zünnardı, 
Üzündə gül rəngli duvağı vardı. 
O başqa gurlardan, sağrısı ondan, 
Gözəllik topunu almışdı inan. 



133 
 

O atəşdi, otla qohum misaldı, 
Dərviş paltarında bir mahcamaldı (7, s. 66). 

Burada təsvir olunan heyvan beli zər kimi parıldayan xallı 
keyikdir, amma onun xüsusi bir nişanı da var: belində qara zola-
ğı, bu işarə onu başqa keyiklərdən ayırır. Əvvəldə deyildiyi ki-
mi, xüsusi işarəsi olan heyvan tanrı hədiyyəsi sayılırdı, Bəhram 
üçün də tanrı hədiyyəsi oldu. Şairin onu dərvişmisal gözəl 
adlandırması səbəbsiz deyil, türk sufiliyində dərvişlərin ceyran, 
maral, keyik donunda dolaşdığı haqqında əfsanələr var. XV 
əsrdə yaşamış böyük türk sufilərindən biri Geyikli baba adlanır-
dı. Təsəvvüf motivlərinin olduğu məhəbbət dastanlarında gözəl-
lərin ceyran donunda gəzib dolaşması və gözəl şahzadələri ovla-
masından danışılır. 

Nizami poemanın sonunda gur ovçusu Bəhram şahın ov 
dalınca mağaraya girməsi və orada yoxa çıxması səhnəsini süjetə 
salmışdır. Ömrü boyu ov ovlayan ovçu bu dəfə özü ova çevrilir. 
Bəhrama yol göstərən, xəzinə bəxş edən gur bu dəfə onu o 
dünyaya aparmaq üçün gəlmişdir. Ovçu o zaman ova çevrilir ki, 
artıq ov həddi dolmuşdur, bundan sonrakı ov onun ölümünü 
gətirir. Azərbaycan folklorunda maralın ov həddini doldurmuş 
ovçunu dağdan itələməsi, uçuruma salması, qayalar arasına sıxış-
dırması haqqında hekayələr vardır. Bəhramın ov dalınca 
mağarada yoxa çıxma səhnəsi də bu hekayələrin bir variantı 
sayıla bilər. Bəhram Gur ömrü boyu ov ovlamışdır, saysız-he-
sabsız guru qanına qəltan etmişdir, indi yaşı altmışa çatmış şah 
sonuncu ovunun arxasınca mağaraya girir. Türk mifologiyasında 
mağara o dünya ilə bu dünyanın birləşdiyi məkan sayılır. Mağara 
yeraltı dünyaya açılan qapıdır, bəzən bu qapıdan xəzinə girər, 
bəzən də xəzinə aparar. Yeraltı dünyanın bələdçisi isə Bəhramı 
arxasınca aparan gurdur. Bu dünyanın ən mahir ovçusu özü bir 
gün ölümün ovuna çevrilir. Nizami burada dünyanın faniliyinə 
işarə edərək bu qədər qəhrəmanlıq göstərən, ölkələr fəth edən, 
aslan ovlayan, gurlara damğa vuran bir padşahın heç qəbrinin də 
olmadığını, yəni özündən heç bir nişanə qalmadığını göstərir: 



134 
 

Görən yox bizimlə heç Bəhram Guru, 
Yoxdur xəbər verən hardadır goru (7, s. 290). 

“Yeddi gözəl” əsərini Nizami “Xəmsə”sinin tacı hesab et-
mək olar, çünki burada Azərbaycan folkloru ilə, türk mifologi-
yası ilə bağlı nümunələr çoxdur, ov motivləri də onlardan biri-
dir. Nizami Bəhramı əcəm şahı kimi təqdim etsə də, onun 
ovçuluq məziyyətlərini yaradarkən fars, ərəb yox, məhz özünə 
doğma olan türk folklorundan istifadə etmişdir, başqa sözlə, 
Bəhram fars paltarı geymiş türk şahzadəsidir. Şair əsərlərində 
türk sözünü tez-tez işlədir, bu da onun türklüyə verdiyi 
qiymətdən irəli gəlir və özünün kimliyini meydana qoyur.  

Nizamidən ilham alan Nəvai “Yeddi səyyarə” poemasında 
dondəyişən, ovçunu ovlayan ceyran motivinə müraciət etmişdir. 
Nodər şah hər nə qədər ov etmək fikrinə düşməsə də, cazibədar 
xallı ceyran şahı tovlaya bilir və şah onun ardına düşüb 
ordusundan aralanır və düşmənə əsir düşür: 

Ov etmək qəsdinə düşən o səyyad, 
Özü səyyadlara ov oldu, heyhat. 
Şah qalmaq istərsə öz şahlığında, 
Gərək ordusundan düşməsin cüda (11, s. 355). 

Nəvai poemanın sonunda “Bəhramın ölümü” adlanan hissə-
də ov həddini aşan Bəhramın ov qurbanı olması səhnəsini işlə-
mişdir. Nəvainin Bəhramı da Nizaminin Bəhram Guru kimi ov 
zamanı taleyin hökmü ilə gorsuz, kəfənsiz ölür (11, s. 412). 
Bataqlıq – ölümdür, ölüm ovçu, insan isə ovdur. Nəvai burada 
ruhu bədənindən ayrılan ovçu ilə ovun haqq dünyasında eyni çə-
kidə olduğunu göstərir, bununla vəhdəti-vücud təşkil edən ruhun 
mahiyyətini ortaya qoyur: 

Dilsiz heyvanları qırıb çatanlar, 
Özləri qırğına oldu giriftar. 
Tələyə bir düşdü şir ilə ceyran, 
İkisi bir yerdə köçdü dünyadan 
Bir yerdə oldular bataqlığa qərq, 
Qalxdı ortalıqdan aradakı fərq (11, s. 413). 



135 
 

“İsgəndərnamə”. Nizaminin sonuncu ən böyük poemasın-
da verilən ov motivləri o birilərdən biraz fərqlidir, o mənada ki, 
orta əsrlərin maliyyə, ticarət əlaqələrində ovçuluğun tutduğu 
mövqe burada işıqlandırılmışdır. 

İsgəndər yenilməz qəhrəmandır, həm də ovçudur. Nizami-
nin o biri əsərlərində olduğu kimi burada da təsvir olunan hökm-
dar heç də tarixdə olan Makedoniyalı İsgəndər deyil, əfsanəvi 
türk imperatoru Oğuz xaqandır. Bütün dünyanı fəth edən və fəth 
etdiyi ölkələrdən bac-xərac alan Oğuz xaqan “Oğuznamədə” 
necə təsvir olunmuşsa Nizami qələmində də elə verilmişdir. Ov 
heyvanlarına damğa vurmaq və bir oxla iki heyvan ovlamaq səh-
nələri burada da əksini tapmışdır. İsgəndərin ov zamanı kəklik-
lərdən fal götürməsi səhnəsi yenə də türk ovçuluğundan xəbər 
verir. İsgəndər İrana hücum eləməzdən qabaq dağda iki kəkliyin 
bir-birilə döyüşdüyünü görür və niyyət tutaraq birini Dara, birini 
isə öz adına nişanlayır. Bu döyüşdə öz adına nişanladığı kəklik o 
birinə qalib gəlir, amma çox keçmədən qartal pəncəsində məhv 
olur. İsgəndər bu faldan sevinir, Dara üzərində qələbə çalacağına 
inanır, amma özünün də tezliklə öləcəyini dərk edir. Həqiqətən 
də, İsgəndər Daranı məğlub edib İran mülkünə sahib çıxır (8, s. 
104). Fal açmaq, niyyət tutmaq ənənəsinə biz Sibir və Azər-
baycan türklərinin ov hekayələrində rast gəlirik. Ovdan qabaq 
baş verən hər hansı bir uğursuz hadisə, pis yuxu, pis əhvali-
ruhiyyə ovun uğursuz olacağı anlamına gəlirdi. Ovçular bunu 
bəd ruhlarla əlaqələndirirdilər və qurban verməklə ovun uğurunu 
təmin edirdilər. Bu inanc indi də xalq arasında qalmaqdadır, hər 
hansı bir işi görməzdən qabaq fal açmaq, niyyət tutmaq o işin 
necə nəticələnəcəyini qabaqcadan xəbər vermiş olur.  

Poemada İsgəndərə qarşı vuruşan düşmənlər içərisində buy-
nuzlu varlıqdan danışılır (8, s. 341). Nizami onu rus kimi çirkin, div 
kimi qorxulu, güclü, insanabənzər varlıq olaraq göstərir. Türk mi-
fologiyasında tək buynuz demonik qüvvələri, qoşa buynuz isə 
hakimiyyət və gücü təmsil edir (2, s. 107). Azərbaycan nağıllarında 
Oğuz xaqanın obrazı köçürülmüş İsgəndər qoşabuynuzlu təsvir olu-



136 
 

nur, orta əsr miniatürlərində də Oğuz qoşabuynuz göstərilmişdir. 
“İsgəndərnamə” əsərində xəzli heyvan dərilərinin ən qiy-

mətli hədiyyələr sırasında yer aldığı bəlli olur. Poemada Sərir 
hakiminin İsgəndərə verdiyi bəxşişlər arasında zil qara samur, 
qırmızı tülkü, qunduz, vaşaq dərilərinin hədiyyə verildiyini gö-
rürük. Bu epizod xəzli heyvan dərilərinin ticarətdə, iqtisadiy-
yatda əsas rol oynadığından xəbər verir. İsgəndərin ruslara qali-
biyyətindən sonra da ruslardan aldığı qənimətlər arasında qiy-
mətli ov heyvanlarının dərisinin olduğu göstərilir (8, s. 359). 
Burada şair köhnə tüksüz dərinin pul yerinə işləndiyi və qiymətli 
dərilərin bu nisbətdə dəyərləndirildiyi fikrini yazmaqla o dövrdə 
pul münasibətlərinin həyata keçirilməsində ov dərilərinin əhə-
miyyətli rol oynadığını göstərmək istəmişdir.  

Poemanın maraqlı hissələrindən biri Çin xaqanının (buradakı 
Çin xaqanı türk hökmdarıdır) İsgəndərə verdiyi hədiyyələrdir. Çin 
xaqanı İsgəndərin şərəfinə ziyafət verir və ona daş-qaşla bəzənmiş 
geyim-keçim, müşk-ənbər, ipək parçalar, qılınc, at, qızılquş, qul, 
kəniz, fil, təxti-rəvan və s. hədiyyələr verir. Amma onun verdiyi 
hədiyyələr içərisində üç bəxşişin dünyada tayı-bərabəri yoxdur: 
onlardan biri qara quyruqlu səmənd at, biri toğan quşu, biri də gö-
zəl, qoçaq, mərd türk qızıdır. Burada təsvir olunan ov quşu, doğ-
rudan da, tərifəlayiqdir və hökmdar üçün ən qiymətli hədiyyədir: 

Bir ovçu quş verdi fitnəylə dolu 
Röyalı gecədən daha qorxulu, 
Çərx kimi dolanır açarkən şəhbal, 
Gəzişi cənubdu, çıxışı şimal. 
Polad yay keçirmiş tunc dırnaqlara, 
Əzmindən qartallar geyinmiş qara... 
Toğruldur, quşların şahı bu Toğan 
O da Toğrul kimi ölkəyə sultan (8, s. 304). 

Toğrul adının prototürk çağında alıcı quşlara verilən ad 
olması folklorşünaslar tərəfindən qeyd olunmuşdur (14, s. 166). 
Nizami burada toğrul quşunu böyük Səlcuq hökmdarı sultan 
Toğrula bənzədir. Poemanın “İqbalnamə” hissəsində dünya fate-



137 
 

hi İsgəndərin dünyadan doymadan başqa bir ovlağa köçməsi – 
ölməsi göstərilmişdir. Ən məharətli ovçu da zamanın əlində ova 
çevrilir. Nizaminin həyat fəlsəfəsi budur.  

Nəticə. Böyük Azərbaycan şairi Nizami dünya ədəbiyyatına 
ölməz “Xəmsə” mövzularını gətirməklə ilk cığırı açmışdır. On-
dan sonra yaşamış böyük türk şairi Nəvai “Xəmsə” mövzularına 
toxunmaqla Nizami ənənələrini davam etdirmişdir. Hər iki şairin 
yaradıcılığında ov motivləri əsas yer tutur. Hər iki şair orta əsr 
ovçuluğunun əsas xüsusiyyətlərini əsərlərində verməyə çalış-
mışdır. Nizami və Nəvai “Kitabi-Dədə Qorqud”, “Oğuz xaqan”, 
“Bilqamıs” dastanlarında olan ov motivlərini “Xəmsə”yə sal-
mışlar. Qəhrəmanlar zahirən yad ölkələri təmsil etsələr də, ru-
hən, mənən türkdürlər, poemalardakı bütün motivlər türk folklo-
rundan alınmadır. Bu məqalədə, əsasən, Nizami poemalarında 
olan ov motivləri araşdırılmışdır, amma yeri gəldikcə Nəvai ya-
radıcılığı ilə müqayisələr aparılmışdır. Onları ümumiləşmiş 
şəkildə belə təqdim etmək olar: 

– Hər iki “Xəmsə”də orta əsrlərin ov həyatı, ov ritualları 
tam əhatəli təsvir olunmuşdur; 

– Hər iki “Xəmsə”də bədnəzərdən qorunma, ov həddini 
aşan ovçunun cəzalandırılması, xüsusi əlaməti olan heyvanın 
tanrı hədiyyəsi sayılması motivləri yer almışdır; 

– Hər iki “Xəmsə”də mifoloji varlıqların ovlanması, ceyran 
donunda görünən sufi-dərviş, yaxud düşmən obrazı yer almışdır; 

– Hər iki “Xəmsə”də vəhşi heyvan ovu, ovlanan heyvanın 
dərisinin çıxarılması, heyvan dərisinə bürünmə, vəhşi heyvana 
minmə motivləri vardır; 

– Hər iki “Xəmsə”də heyvanların insanlardan daha çox 
vəfalı və sədaqətli olması ideyası təbliğ olunur; 

– Hər iki “Xəmsə”də ilahi eşqi təmsil edən qəhrəmanın ov 
hamisi rolunda olması, Süleyman peyğəmbər obrazına bənzədil-
məsi motivi yer almışdır. 

Nəticə olaraq onu qeyd etməliyik ki, hər iki şair “Xəmsə”də 
türk folklorundan bəhrələnmiş, türk xalqlarının, o cümlədən 



138 
 

Azərbaycan folklorunda olan ov motivlərindən yerli-yerində isti-
fadə etmişlər. Nizami poemalarında təkcə ov motivləri yox, döv-
lətlərarası siyasi və ticarət əlaqələrində ov heyvanlarının tutduğu 
mövqe də işıqlandırılmışdır.  

 
QAYNAQLAR 

1. Baxşəliyev Vəli. Gəmiqaya təsvirləri. Bakı, Elm, 2003, 168 s. 
2. Bəydili Cəlal. Türk mitolojisi. İstanbul, 2003, 637 s. 
3. Füzuli Məhəmməd. Əsərləri. Altı cilddə. İkinci cild. Bakı, 

Şərq-Qərb, 2005, 336 s. 
4. Gəncəvi Nizami. Sirlər xəzinəsi. Bakı, Lider nəşriyyat, 2004, 

264 s. 
5. Gəncəvi Nizami. Xosrov və Şirin. Bakı, Lider nəşriyyat, 2004, 

392 s. 
6. Gəncəvi Nizami. Leyli və Məcnun. Bakı, Lider nəşriyyat, 

2004, 288 s. 
7. Gəncəvi Nizami. Yeddi gözəl. Bakı, Lider nəşriyyat, 2004, 336 s. 
8. Gəncəvi Nizami. İsgəndərnamə. Şərəfnamə. Bakı, Lider 

nəşriyyat, 2004, 432 s. 
9. Kitabi-Dədə Qorqud. Əsil və sadələşdirilmiş mətnlər. Bakı, 

Öndər nəşriyyat, 2004, 376 s. 
10. Qədim Şərq ədəbiyyatı. Bakı, 1999, 584 s. 
11. Nəvai Əlişir. Seçilmiş əsərləri. Bakı, Şərq-Qərb, 2004, 424 s. 
12. Ocak Ahmet Yaşar. Alevi ve Bektaşi İnançlarının İslam 

Öncesi Temelleri. İstanbul, 2000, 274 s. 
13. Ögel Bahaeddin. Türk mitolojisi. I cilt. Türk Tarih Kurumu. 

Ankara, 2014, 745 s.  
14. Ögel Bahaeddin. Türk mitolojisi. II cilt. Türk Tarih Kurumu. 

Ankara, 2014, 778 s.  
15. Rəsulzadə Məmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, 

Azərnəşr, 1991, 232 s. 
16. Sakaoğlu Saim, Duymaz Ali. İslamiyet Öncesi Türk 

Destanları. İstanbul, 2013, 256 s. 
17. Təhmasib Məhəmmədhüseyn. Seçilmiş əsərləri. I cild. Bakı, 

Mütərcim, 2010, 488 s. 
 



139 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ “XƏMSƏ”SİNDƏ FOLKLOR 
MOTİVLƏRİ 

 

FOLKLORE MOTIVES IN NIZAMI GANJAVI’S 
“KHAMSA” 

 

ФОЛЬКЛОРНЫЕ МОТИВЫ В «ХАМСЕ» НИЗАМИ 
ГЯНДЖАВИ 

 

Aynur SƏFƏRLİ 
BDU-nun doktorantı 

DİN-nin Polis Akademiyasının əməkdaşı  
polis leytenantı 

 

Summary 
Oral folk literature is an invaluable source in the formation of 

written literature. In our literature, the use and feeding of written and 
folklore literature have been mutual. One of the moral values of the 
poetic heritage of our Turkish-language poet Nizami Ganjavi is that 
the poet's work is connected with folklore. The “Treasure of Secrets” 
includes “Solomon and the Farmer”, “The Conversation of Nu-
shiravan and the Owls”, “Sultan Sanjar and the Old Woman”, “The 
Epic of the Deer with Firudin”, “The Epic of the Pirate with Harun 
Ar-Rashid” and others. as examples used in legends and tales. This 
poem is closely connected with our national roots and folklore, the 
national way of thinking of our people. While writing the poem 
“Khosrov and Shirin”, Nizami preserved all the traditions of the saga 
in his work. Firdovsi's story “Khosrov and Shirin” was added to the 
poem. In Nizami's poem, the images of Mahinbanu, Farhad and 
Shirin, who matured in our folk epics, were able to preserve their lives 
in the epos. The last poem of “Khamsa” “Iskendername” separate 
episodes and motives are closely connected with folk legends and 
parables. In the poem, the features of some tales that resonate with 
folk riddles are creatively developed. Some motifs of fairy tales are 
reflected, information on Azerbaijani toponyms is found. Courage, 
kindness, and a sense of dignity are also commendable in a system of 
moral values. The resonance of the story of “Good and Evil” with 
other tales is reflected in the similarity or parallelism in their plot. 



140 
 

Key words: Nizami Ganjavi, “Khamsa”, folklore motives, 
proverbs, parables, allegory 

 
Резюме 
Устная народная литература – бесценный источник в 

формировании письменной литературы. В нашей литературе 
использование и подпитка письменной и фольклорной литературы 
были взаимными. Одна из нравственных ценностей поэтического 
наследия нашей персидской литературы, турецкого поэта Низами 
Гянджеви, заключается в том, что творчество поэта связано с фольк-
лором. «Сокровище тайн» включает «Соломон и фермер», 
«Разговор Нуширавана и сов», «Султан Санджар и старуха», «Эпос 
об олене с Фирудином», «Эпос о пирате с Харуном». Ар-Рашид »и 
др. в качестве примеров использованы в легендах и сказках. Это 
стихотворение тесно связано с нашими национальными корнями и 
фольклором, национальным мышлением нашего народа. Написав 
поэму «Хосров и Ширин», Низами сохранил в своем творчестве все 
традиции саги. К стихотворению добавлен рассказ Фирдовси 
«Хосров и Ширин». В стихотворении Низами герои Махинбану, 
Фархада и Ширин, созревшие в наших народных эпосах, смогли 
сохранить свою жизнь в эпосе. В последнем стихотворении «Хамса» 
«Искендернаме» отдельные эпизоды и мотивы тесно связаны с 
народными сказаниями и притчами. В стихотворении творчески 
развиты черты некоторых сказок, перекликающихся с народными 
загадками. Отражены некоторые мотивы сказок, есть сведения об 
азербайджанских топонимах. Смелость, доброта и чувство собствен-
ного достоинства также заслуживают похвалы в системе моральных 
ценностей. Резонанс повести «Добра и зла» с другими сказками 
отражается в сходстве или параллелизме их сюжета. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, «Хамса», фольклорные 
мотивы, пословицы, притчи, аллегории 

 

Giriş 
XII əsrin II yarısında Azərbaycan intibah ədəbiyyatı özünə-

qədərki zəngin elm və mədəniyyəti yaradıcı şəkildə mənim-
səyən, lirik və epik şeirə yeni istiqamət verən, Şərqin və Qərbin 
qədim mədəniyyətinə, yeni müsəlman Şərqinin göylərə hücum 



141 
 

çəkən elm və incəsənətinə əsaslanan Nizaminin yaradıcılığında 
inkişafının ən yüksək mərhələsinə qədəm qoymuşdur. Səkkiz əsr 
bundan öncə yaşayıb yaratmış şairin sağlığında tərcümeyi-halı 
yazılmadığı üçün onun ölümündən sonra yazılan təzkirələrdə 
verilən məlumatlar dəqiq və sistemli olmamışdı. Həmin təzkirə-
lərdə Nizami bəzən sufi adlandırılmış, bəzən də möcüzələr gös-
tərən bir şeyx kimi təqdim olunmuşdur. Şair haqqında “Leyli və 
Məcnun” poemasından da müəyyən qədər məlumat almış olu-
ruq. Poemada göstərilir ki, şairin əsl adı İlyas, atasının adı Yusif, 
babasının adı isə Zəki Müəyyəd olub. Dayısı Xacə Ömər döv-
rünün sayılıb seçilən adamlarından olub. Şair dayısının ölümünü 
həyatının böyük itkisi hesab etmişdi (Səfərli: 2018, s. 76). 

Bu araşdırmamızda N.Gəncəvi irsində folklor motivlərini 
araşdırmağa çalışacağıq. 

Şifahi xalq ədəbiyyatı yazılı ədəbiyyatın formalaşmasında 
əvəzsiz qaynaqdır. Demək olar ki, dünya ədəbiyyatının ən gör-
kəmli simaları belə şifahi xalq ədəbiyyatı xəzinəsindən bəhrə-
lənmişlər. Ədəbiyyatımızda yazılı və folklor ədəbiyyatının bir-
birindən istifadəsi, qidalanması qarşılıqlı olmuşdur. Ədəbiyyat 
da şifahi xalq ədəbiyyatına təsirsiz qalmamışdı. Bu təsiri dildə, 
ifadə vasitələrində, ideya və motivlərdə görə bilərik. 

“Folklor – şifahi xalq ədəbiyyatı cəmiyyətin intibah dövrün-
də yaranmış klassik, irsi bir missiyanın daşıyıcısıdır, bədii yara-
dıcılığın bütün sahələri üçün qaynaq olmalıdır!”. Türk folkloru 
və mifologiyasından geniş şəkildə istifadə etmiş Çingiz Aytma-
tov hesab edirdi ki, “folklor, mifologiya yazıçı üçün təfəkkür 
metodu, real gerçəkliyi öyrənmə və yozum vasitəsidir”. 

Şairin yaradıcılığı ilə bağlı süjetlər və məqamlar tədqiqatçı 
alimlərdən M.Əlizadə, H.Araslı, M.Ələkbərov, Ə.Axundov, 
R.Azadə, S.P.Pirsultanlı, T.Xalısbəyli, S.Rzasoy və başqaları 
elm tarixinə öz dəyərli töhfələrini vermişlər. 

1. Nizami Gəncəvi “Xəmsə”sində folklor motivləri 
Farsdilli ədəbiyyatımızın türk ruhlu şairi Nizami Gəncəvi poe-

tik irsinin mənəvi dəyərlərindən biri şairin yaradıcılığının folklorla 



142 
 

bağlı olmasıdır. Folklora bitməz-tükənməz bir xəzinə kimi baxan, 
folklor nümunələri ilə xalqın ruhuna, ürəyinə daha rahat yol tapan, 
özünü və sözünü daha sadə, anlaşıqlı ifadə edən N.Gəncəvi haq-
qında rus şərqşünası Bertels yazırdı: “Əgər Nizami bəlli olmayan 
başqa yazılı mənbədən istifadə etməmişsə, o zaman Azərbaycanda 
çox geniş yayılmış şifahi rəvayətlər onun üçün material olmuşdur” 
(Yusifova: 2013, s. 173). M.Təhmasib yazmışdır: “Qədim 
Azərbaycan ədəbiyyatı haqqında məlumat mənbələrindən biri də 
Nizami kimi dahinin əsərləridir. Nizami şifahi ədəbiyyatın bir çox 
janrlarından istifadə etdiyi kimi, xüsusilə qədim eposdan bacarıqla 
istifadə etmişdir. Bu dahi sənətkarın “Xəmsə”sində yüzlərlə folklor 
nümunəsinə rast gəlmək olar (Yusifova: 2013, s. 173). 

Nizami xalq ədəbiyyatından istifadə etməklə qalmamış, özü 
də folklor nümunələri yaratmış, həyatı ilə bağlı folklor nümunə-
ləri yaranmışdır. 

Əfsanə və əsatirlərdən, xalq söyləmləri, rəvayətlərdən geniş 
istifadə edərək sənətkarlığını da əlavə etməklə mükəmməl sənət 
nümunələri yaratmışdır. Şair yaradıcılığını daha da canlı, mü-
kəmməl, xalq ruhuna yaxınlaşdırmaq üçün təmsillərdən də fay-
dalanmışdır. Bu da şairə istədiyi fikri, ideyanı daha canlı ifadə 
etməyə imkan vermişdir.  

Tanınmış tədqiqatçı S.Paşayevin fikrincə, Nizami yaradıcı-
lığı Azərbaycan folkloru ilə, öz növbəsində Azərbaycan folkloru 
da Nizami yaradıcılığı ilə elə qaynayıb-qarışmışdır ki, hətta bir 
çox hallarda bunları bir-birindən ayırmaq, kimin kimdən istifadə 
etdiyini aydınlaşdırmaq çətin və qeyri-mümkün olur (Paşayev: 
1983, s. 9). Nizami Gəncəvinin şifahi söz sənəti ilə bağlılığı 
çoxcəhətlidir və özünün təzahür formaları ilə nəzəri cəlb edir. 
Bunları S.Pirsultanlı aşağıdakı şəkildə qruplaşdırmışdır.  

1. Nizaminin faydalandığı folklor örnəkləri, xüsusilə yerli 
toponimlərlə, əfsanəvi və real tarixi şəxsiyyətlərlə bağlı əfsanə 
və rəvayətlər; 

2. Nizami mövzuları əsasında formalaşmış folklor örnəkləri; 
3. Şairin həyatı, fəaliyyəti ilə bağlı yaranmış folklor əsərləri. 



143 
 

(Pirsultanlı: 2007, s. 195).  
1.1. “Sirlər xəzinəsi”ndə folklor motivləri 
Dünyada “Xəmsə”si ilə tanınan Nizami Gəncəvinin ilk iri 

həcmli əsəri 1174-1175-ci illərdə yazıldığı təxmin edilən “Sirlər 
xəzinəsi” poemasıdır. Yaxın və Orta Şərq ədəbiyyatında didaktik 
poema janrının ən qiymətli nümunəsi hesab olunan bu əsər sanki 
şairin yaradıcılıq manifestidir. 20 söhbət və 20 kiçik hekayədən 
ibarət poemanın başlanğıcında tövhid, minacat, nət başlıqları 
altında Allahın, peyğəmbərin tərifini verib. Şair xalq və hökmdar 
problemini həll etmək istəmişdir. Bu məqsədi bəzən ədalətli 
hökmdar ideyası şəklində ifadə etmişdir. O, aktual bir məsələ kimi 
hökmdarın xalqla rəftarı məsələsini həll edir. Dövrünün zalım 
hökmdarlarını gah axirətlə qorxudur, gah zülmün bu dünyada ona 
zərər yetirəcəyini xatırladır, gah da xalqın qəzəbi ilə hədələyir. 
Dövrün əli qılınclı ağaları haqqında bu şəkildə danışmaq 
cəmiyyətdə baş verən irəliləyiş idi, xalq şüurunun oyanması idi. Bu 
bir növü dövr ədəbiyyatı üçün yeni hadisə idi (Səfərli: 2013, s. 5). 

“Sirlər xəzinəsi”ndə “Süleyman və əkinçi”, “Nuşirəvan və 
bayquşların söhbəti”, “Sultan Səncər və qarı”, “Firudin ilə mara-
lın dastanı”, “Harun ər-Rəşid ilə dəlləyin dastanı” və s. əfsanə və 
nağıllardan istifadə edilmiş nümunələr kimi göstərmək olar. 
“Firudin ilə maralın dastanı” “Qanlı daş” əfsanəsilə demək olar 
ki, eynilik təşkil edir. Belə ki, hər iki əfsanədə qüdrətli məşhur 
ovçuların sevdikləri qız üçün bir maralı vurması və daşların 
maralı qoruması, cansız daş parçasının bağrından açılan qan ov-
çunu əməlinə peşman edir. Hekayədəki güclü humanizm hissi, 
ürəyi, hissi olan canlı insan vəhşiliyinin cansız qaya parçasına 
belə qan ağlatması, insan olsa da daş qəlbli canlıda peşmançılıq 
hissi yaradır ki, bu da mənəvi oyanışın bariz nümunəsi idi.  

“Harun ər-Rəşid ilə dəlləyin dastanı” da xalq arasında geniş 
yayılmış “Əsir padişah” əfsanəsilə yaxından səsləşir. Maddiyyatın 
insana təsiri olduqca açıq şəkildə öz əksini tapır. Poemada növbəti 
bənzərlik “Gül və zəhər” əfsanəsinin şifahi ədəbiyyatdakı “Loğman 
və şagirdi” adlı əfsanə arasındadır. Hər ikisi də köhnə ilə yeniliyin 



144 
 

mübarizəsini əks etdirir, iki alimdən birinin – ən güclü zəhər hazır-
layanın məhv olması ilə bitir. Bir növ burada xeyirin şər üzərində 
qələbəsini görmüş oluruq: rəqibinin ölümünə çalışan alimin ölümü 
haqqın nahaqqa verilməməsi, ilahi ədalətin qalibiyyətidir.  

Poemada yazılı ədəbiyyatdan alleqoriya kimi tanıdığımız 
ədəbi üsuldan istifadə olunmuşdur. Görkəmli folklor tədqiqatçısı 
M.Təhmasibin qeyd etdiyi kimi, nağıl janrının ən qədim növü 
heyvanlardan danışan nağıllardır ki, bu cür nağıllar daha son-
ralar alleqorik nağılların və təmsillərin yaranmasında əhəmiy-
yətli rol oynamışdı. Odur ki, bu poema sırf folklor nümunələri 
təsiri bağışlayır (Ələkbərov: 2013, s. 134). 

Poemada “Qarışqa və kəklik” (xalq arasında məşhur olan 
“Pendir ağzında bir qara qarğa” təmsili ilə yaxından səsləşir) 
“Meyvəsatanla tülkü”, “Bülbül ilə qızılquş”, “Ovçu, it və tülkü-
nün dastanı” kimi təmsil nümunələrindən istifadə etmişdir.  

1.2. “Xosrov və Şirin” poemasında folklor motivləri 
1180-1181-ci ildə tamamlanan poema aşiqanə-fəlsəfi roman 

silsiləsinin ən yüksək nümunəsi kimi meydana çıxdı. 1177-ci ildə 
Sultan Toğrul ibn Arslan taxta oturanda poemanı yazmağa başla-
mış və 4 il üzərində işləmişdi. Məhəmməd Cahan Pəhləvana həsr 
etmişdir. Əsər tarixi əsərdir. Xosrov-Şirin xəttində İran-Azərbay-
can münasibətlərindən bəhs olunur. Məhəmməd Peyğəmbərin 
məktubuna Xosrovun etinasızlığı İranda Sasanilər sülaləsinin süqu-
tunun səbəblərinə işarə etmişdir. Məhinbanu-Şirin xətti Azərbay-
canın əfsanəvi tarixinin inikası kimi qələmə alınmışdır. Poemanın 
süjeti son dərəcə dəqiq və məharətlə qurulmuşdu. Hər şey vahid bir 
hərəkətə tabe edilmişdi. Xosrovun Şirinə olan məhəbbəti poemanın 
əsas mövzusudur. Bu məhəbbətin yaranması, inkişafı və uğurlu 
həllini əks etdirən şair məhəbbəti dövrün ictimai, siyasi, əxlaqi 
hadisələri ilə təmasda göstərmişdir (Səfərli: 2018, s. 84-85). 

“Xosrov və Şirin” poemasını yazmaqla şair M.Rəfilinin de-
diyi kimi “bu əfsanəni öz yurdunun qaynaqlarından götürən 
Nizami dastan macərasının bədii surətlərini yenə xalqına deyil, 
bütün dünya xalqlarına qaytarmış oldu”. 



145 
 

Bu poemada da şair yaşadığı dövrə qədər mövcud olan, 
əsərlə oxşar məzmunlu, müxtəlif variantlı xalq əfsanə və rəva-
yətlərinə istinad edilmişdir. “Fərhad və Şirin nağılı”, “Şahzadə 
Süleyman” nağılı bu qəbildəndir (Ələkbərov: 2013, s. 134). 

Bu poema milli kökümüz və folklorumuz, xalqımızın milli 
düşüncə tərzi ilə sıx bağlıdır. Nizami “Xosrov və Şirin” poema-
sını yazarkən əsərində bütün dastan ənənələrini qoruyub saxla-
mışdır. Firdovsinin “Xosrov və Şirin” hekayəti poemaya əlavə 
edilmişdir. Nizami poemasında xalq dastanlarımızda püxtələş-
miş Məhinbanu, Fərhad və Şirin obrazları öz varlıqlarını dastan 
həyatlarını qoruyub saxlaya bilmişlər. 

Burada şair Azərbaycan folklorundan məharətlə istifadə edə 
bilmişdir. Fərhadla bağlı rəvayətlər xüsusi əhəmiyyət daşıyır. 
Tədqiqatçı Sahibə Paşayeva S.Pirsultanlıya istinadən bildirir ki, 
“Çox qədim köklərə malik rəvayət “Xosrov və Şirin” mövzusu-
nun ən qədim izlərini özündə yaşatmaqdadır. Nizami əsərindəki 
epizodla xalq variantı arasında tam uyğunluq olmasa da, 
yaxınlıq, səsləşmə inkaredilməz dərəcədədir” (Paşayeva: 2013, 
s. 115). Nizami yaradıcılığında tarixi Şirinlə Azərbaycan folklo-
rundakı Şirinin obrazı birləşmişdir.  

Bu poemanın motivləri “Astiaq”, “Tomris” kimi Midiya rə-
vayətləri, “Kitabi-Dədə Qorqud” boylarından tutmuş bir sıra 
Yaxın Şərq və Azərbaycanda yayılmış əfsanə və rəvayətlərlə 
səsləşir. “Azərbaycandan, türk mədəniyyəti çevrəsindən dünya 
ədəbiyyatının zirvəsinə yüksələn Nizami adı və bu adla şifrələn-
miş və kodlaşmış ədəbi-fəlsəfi informasiyanın əsasında Şərq 
mədəni məcmusu iştirak edir. Şərq xalqlarının folkloru, ədəbiy-
yatı, tarixi, fəlsəfəsi, dini və təsəvvüfi görüşləri əsərlərin əsasın-
da qaynaq olaraq dayanır. “Yeddi gözəl” poeması da kökləri və 
qaynaqları ilə fikir və sənət yarusları üzrə həmin məlumatın, ko-
dun və sxemin transformativ törəməsidir” (Rzasoy: 2003, s. 4). 
Poemanın bütün obrazları epik-folklor ənənəsinin ən qatı mifo-
loji eposudur. Əsərin əsas obrazı olan Bəhram şah mifoloji kö-
künə görə hind-iran obrazı sayılsa da, zaman keçdikcə türk tarix 



146 
 

ənənələrində bir sıra xüsusiyyətləri özündə cəmləşdirə bilib. 
Folklorumuzdakı, “Kitabi-Dədə Qorqud” dastanında poemadakı 
Fatimə obrazı ilə səsləşən ümumi cəhətlər çoxdur.  

1.3. “Leyli və Məcnun” poemasında folklor motivləri 
Bu əfsanədə kədər, faciə olduğundan buradakı əhval-ruhiyyə 

şairə xoş gəlmirdi. Şairin oğlu 14 yaşlı Məhəmməd də “bu gözəl 
mövzuda böyük sənət var” deyə onun yenidən yazılmasını lazım 
bilmirdi. Şair özü də onu “aləmə bəlli bir ayə” hesab edirdi. Eyni 
zamanda həm şairin oğlu, həm də Əxsitan bu mövzunu Nizami 
hünərinə, qüdrətinə layiq hesab edirlər. İ.Y.Kraçkovski “Ərəb 
ədəbiyyatında Məcnun və Leyli haqqında povestin ilkin tarixi” adlı 
əsərində Məcnunun tarixi şəxsiyyət olduğunu, VII əsrin sonlarında 
yaşadığını qeyd edir. Şeirləri Uzra qəbiləsi şairlərindən Cəmil, 
Qeys ibn Zərih və Uzra kimi şairlərin yaradıcılığına yaxın olmuş-
dur. Şeirlərində nakam, uğursuz məhəbbəti tərənnüm etdiyi üçün, 
şair haqqında romantik əfsanələr yaranmışdır. IX əsrin əvvəllərində 
bu əfsanə daha geniş yayılmağa başlamışdı. Bu əfsanəni şair zaman 
və insan haqqında ürək qanı ilə yazılmış son dərəcə müasir bir əsər 
halına gətirmişdir. (Səfərli: 2013 (b), s. 5). 

Şair bu pemasında lirik şeirin təbiətinə uyğun olaraq eyniadlı 
dastandan bəhrələnərək poema yaratmışdır. Bu poemanın kökünü 
ərəb qaynaqlarına bağlasalar da, tədqiqatçı Maya Yusifova Yusif 
Ziya Şirvaniyə istinadən qeyd edir ki, bu əfsanə qədim Babilistanın 
mixi yazılarındakı ədəbiyyatda həkk edilmişdir (Yusifova: 2013, s. 
175). Deməli, XII əsrdə belə bir əfsanə kifayət qədər məşhur 
olmuşdur ki, Şirvan hökmdarı Axsitan Nizamidən belə bir əsər 
yazmasını xahiş etmişdir. Hətta el arasında tez-tez işlənən 
“Məcnun kimi dərs oxuyan vəlleyldə qalar” məsəli də deyilənləri 
təsdiq etmək üçün kifayət qədər tutarlı faktdır. Musiqimizdə “Rast-
pəncgah” muğamının guşələrindən birinin belə adlanması da 
deyilənləri bir daha təsdiq edir. Poemadakı “İt və cavan” adlı 
rəvayət şahların zülmkarlığının ifşası üçün mükəmməl əlavədir. Bu 
poemada sadiq olan heyvan, şairin digər poeması “Yeddi gözəl”də 
satqın olur. Hər iki rəvayətin xalq arasında gəzən versiyası ilə oxşar 



147 
 

və fərqli cəhətlərinə rast gəlirik.  
Nizami bu poemanı yazarkən xalq dastanına müraciət 

etmişdir. Ərəb mənbələrindəki məlumatlar, Azərbaycan xalq əf-
sanələri ona yaxından kömək etmişdir. Qədim əfsanədə Məc-
nunu qoruyan və hamilik edən başı taclı bir ilandır. Nizami əsər-
lərindəki bu yaradıcılıq ənənəsi özündən sonra da daha yeni, 
daha maraqlı şəkildə davam etmişdir. “Pərvanə gölü” və “Qanlı 
göl” rəvayətlərində də hadisələr eyni süjet, eyni əhvalat xətti 
üzrə birləşdirilmişdir. Şair aşıqlar tərəfindən yaradılmış qədim 
“Leyli və Məcnun” dastanından da istifadə etmişdir. “Pərvanə 
gölü” və “Qanlı göl” əfsanələrində olduğu kimi şair də poema-
sında gənclərin dünyadan nakam köçməsinə, faciəli ölümlərinə 
səbəb mühit və bu mühitin yetişdirdiyi valideynləri görür. 

1.4. “Yeddi gözəl” poemasında folklor motivləri 
1197-ci ildə yazılan poema Sasani hökmdarı V Bəhramın 

həyatı ilə bağlıdır. Bəzən poemanı dahi Firdovsinin “Şahnamə”si-
nin Bəhram Gur hissəsinin dəyişdirilmiş variantı hesab edirlər, 
ancaq bu, belə deyil. Əsas hadisələr baş qəhrəman Bəhramın 
Yəməndə Simnarın tikdirdiyi Xəvərnəq qəsrində təsadüfən yeddi 
gözəlin şəklini görüb, onları əldə etməsi, peşman olub, onlardan 
əl çəkməsi xətti ilə bağlıdır. Yeddi gözəlin şəkli Bəhramın 
arzularıdır, gələcək həyatının istiqamətini müəyyənləşdirən bir 
təkandır, xəbərdarlıqdır. Bu şəkillər bir növ nağıllarda aşiqə buta 
verilməsi epizodunu xatırladır. Bununla Xosrovun yuxu görməsi 
hadisəsi eyni məqsəd daşıyır. Bu da folklordan gələn bir şeydir 
(Səfərli: 2013 (a); Səfərli: 2018, s. 93-94). 

Qədim əfsanələri özündə birləşdirmək baxımından zəngin 
olan “Yeddi gözəl” poemasında “Göyərçinin ayağı niyə qır-
mızıdır”, “Öncəqala əfsanəsi”, “Dərbənd qalası” kimi xalq ara-
sında məşhur olan əfsanələrin müxtəlif variantları əks olun-
muşdur. Poemadakı “Xeyir və Şər” adlı hekayənin adı da bir-
başa diktə edir ki, bu da ədəbi üsullardan biridir. Hər hansı bədii 
əsərdə təsvir olunan hadisələr və ya epizodlar həyatidir. Eyni 
zamanda reallıqdır. Xeyir və Şər də əsərdə əks qütblərdə daya-



148 
 

nırlar, adlarına uyğun işlər görürlər, adları əməllərini səciy-
yələndirir: Xeyir səxavətlidir-Şər tamahkardır, Xeyir inanandır-
Şər hiyləgərdir, Xeyir yaxşılığı sevir-Şər pisliyi və s. 

Hekayədə folklor motivləri ilə səsləşən anlayışlara, obraz-
ların işlətdiyi bəzi misralara nəzər salaq: 

Yeddi gün getdilər qızğın çöl boyu, 
Qurtardı zavallı Xeyirin suyu. 
Sudan yoldaşına vermədi xəbər, 
Bir kəlmə dinmədi, danışmadı Şər  

(Gəncəvi: 2004, s. 226). 
Bu bənddə “yol getmək”, “yeddi gün” və “su” anlayışları 

ilk baxışda şərti anlayışlar təsirini bağışlasa da, əsas obrazların 
daxili aləminin açılması, ideyanın oxucuya çatdırılması baxı-
mından təməl rolunu oynayır. Su həyat nişanəsidir, bərəkət mü-
cəssəməsidir, suda ilahi bir təmizlik var. Gözdə ilahi bir nur 
vardır. Göz həyati əhəmiyyətindən başqa insan dərdinin və kə-
dərinin tərcümanıdır. Folklorda hər üç anlayış haqqında kifayət 
qədər deyimlərə rast gəlirik. 

Hekayədəki “yarpaq” obrazı da folklor motivlərilə səsləşir. 
Xeyirin gözlərinin hansısa mücərrəd vasitə ilə yox, məhz təbiət 
elementi ilə – Səndəl ağacının yarpağından hazırlanmış məlhəm-
lə sağalır. Eyni təsvirlə “Hatəmin nağılı” (İbrahimin atasının 
gözləri), “Məlik Düccar” (Məlik Düccarın gözləri) adlı nağılda, 
“Kitabi-Dədə Qorqud”da Buğacın yarası yarpaqlar və dağ çiçək-
lərindən hazırlanmış məlhəmlə sağalır. Zaman və məkan fərqinə 
baxmayaraq bu təsvirlər xalq inam və etiqadına, xalq hikmətinə-
folklora söykənir. Hətta “Koroğlu”da belə Alı kişinin gözlərini 
təbiətin Qoşa bulağının suyu sağaltmalı idi.  

Hekayədə “yeddi gün” ifadəsi də təsadüfi deyil. Yeddi rəqə-
mi xalqımızın mifik təfəkküründə uğurlu rəqəm hesab olunur. 
“Yeddi oğul, bir qız”, “yeddi gün, yeddi gecə toy eləmək”, “yeddi 
ağac yol getmək”, “yeddi qardaş dağı” ifadələri də bu qəbildəndir.  

Poemanın bu hekayəsində xilaskar obraz xeyirxah insan 
olur. “Məlik Düccar”da göyərçinlər, “Məlikməmməd”də züm-



149 
 

rüd quşu bu funksiyanı yerinə yetirir.  
Poemada milli-etik dəyərlər də əhəmiyyət kəsb edir. Yaxşı-

lığa qiymət vermək, çörəyə hörmət, mənəvi borc hissi Xeyirin 
dili ilə öz ifadəsini tapır: 

Süfrəndən bu çörək yediyim qədər, 
Sənə şükür eyləyə bilsəydim əgər, 
Haqqını verməyə yaradan tarı, 
Mənə kömək əli verəydi barı. 
Ayrılıq gəlsə də çox ağır mənə 
İcazə ver artıq gedim vətənə  

(Gəncəvi: 2004, s. 234-235). 
Mərdlik, xeyirxahlıq, ləyaqət hissi də mənəvi dəyərlər siste-

mində təqdir olunası haldır. Şər də aman diləyəndə Xeyir adına 
layiq şəkildə davranır.  

“Xeyir və Şər” hekayəsinin digər nağıllarla səsləşməsi onla-
rın süjet xəttində olan oxşarlıqda və ya paralellikdə özünü göstə-
rir. “Məlik Düccarın nağılı”nda padişah susuz bir səhraya aparıb 
onun gözləri qarşılığında su verir. Xilaskar rolunu oynayan 
imanlı qarı və göyərçinlər onun gözlərini şəfaverici yarpaqdan 
məlhəm hazırlayaraq sağaldırlar.  

“Mərd və namərd” nağılı süjet və surətlərin xarakterik xüsu-
siyyətləri baxımından “Xeyir və Şər” nağılı ilə paralellik təşkil 
edir. Tədqiqatçı Ramiz Ələkbərov, T.Xalısbəyliyə istinadən bil-
dirir ki, motivlərdəki oxşarlıq qədim ənənələrlə bağlı olan ilkin 
çağların nağılları ilə bağlıdır (Xalısbəyli: 1991). 

1.5. “İsgəndərnamə”poemasında folklor motivləri 
“Xəmsə”nin son poeması olan “İsgəndərnamə”nin ayrı-ayrı 

epizod və motivləri xalq rəvayətləri və məsəlləri ilə sıx şəkildə 
əlaqələndirilmişdir. Poemada da xalq bilməcələrilə səsləşən bəzi 
nağılların xüsusiyyətləri yaradıcı şəkildə işlənmişdir. Nağılların 
bəzi motivləri əks olunur, Azərbaycan toponimləri ilə bağlı məlu-
matlara rast gəlinir. “İsgəndərnamə”dəki xalq motivlərindən və 
onun janr xüsusiyyətlərindən istifadə olunduğuna görədir ki, onun 
el variantı da təzə nağıllara çevrilmişdir. Gəlin qayalara, onların 



150 
 

mənşəyinə edilən işarələr maraqlı faktlardır (Paşayeva: 2013, s. 
107). N.Gəncəvi Məhinbanu obrazı ilə bağlı ənənəni davam etdi-
rərək sözügedən poemada da Nüşabə obrazını yaratmışdır. S.Pir-
sultanlı hesab edir ki, Nüşabə Şamama Nigarların, Şummuramat-
ların, Şəmiraların yeni poetik təcəssümü olmaqla bərabər, Azərbay-
can xalqına məxsus adət-ənənələrlə bağlı ideal qadın obrazıdır. 
(Pirsultanlı: 2007, s. 195). Şair poemada dünya xalqlarının şifahi 
xalq ədəbiyyatı xəzinəsindən də istifadə etmişdir. Onun əsərlərində 
hind, yunan, iran, ərəb və b. xalqların sözlü ədəbiyyatından 
qaynaqlandığı məlumdur. Bu poemada Azərbaycan şifahi xalq 
ədəbiyyatı və “Xosrov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”dakı ərəb 
folklorundan bəhrələnməklə yanaşı, hind xalq ədəbiyyatının baş 
tacı olan “Kəlilə və Dimnə”dən də bəhrələndiyi göz önündədir. 

Şair “Xəmsə”də aforizmlər, zərbi-məsəllər, atalar sözlərinə 
bədii don geyindirmiş, onlara ikinci həyat bəxş etmişdir. İbrəta-
miz kəlam və atalar sözlərini nəsildən-nəslə verərək yaşatmışdır.  

Nəticə 
N.Gəncəvi atalar sözləri və məsəlləri, aforizmləri fars dilin-

də tərcümə edərək şeirin tələbinə uyğun istifadə etmişdir. Xalq 
yaradıcılığı nümunələrindən istifadə etməklə, şair özü də yeni 
aforizmlər, hikmətli sözlər yaratmışdır. “Ot kökü üstə bitər, 
“Pişik balasını istədiyindən yeyər”, “Söyüd ağacı bar verməz”, 
“Qoyunu qoyun ayağından asarlar, keçini keçi”, “Özgəyə quyu 
qazan özü düşər” kimi hikmətli sözləri yaratmaqla şair şifahi 
xalq ədəbiyyatına da güclü təsir etmişdir. Hətta şairin əsərləri 
əsasında şifahi xalq ədəbiyyatı nümunələri də yaranmışdır.  

Qədim eposlarla yanaşı, yeni dastanların yaranmasında da 
tükənməz bir xəzinə olan Nizami “Xəmsə”si nəticəsində müxtə-
lif aşıq məktəbləri və onların dərin məzmunlu dastanları yaradıl-
mışdır. “Leyli və Məcnun”, “Fərhad və Şirin”, “Şahzadə Bəh-
ram” və “Məmməd və Güləndam” və s. dastanlar bu təsirin nəti-
cəsi olaraq ortaya çıxmışdır. Bundan əlavə aşıq ədəbiyyatımızda 
yaranan ustadnamələr, bayatılar, cahannamələr və s kimi nümu-
nələr Nizami “Xəmsə”sinin təsiridir. 



151 
 

Nizami haqqında yazılan hekayə, dram və romanlarda dahi 
şairin mənəviyyatı, xalqına, torpağına bağlılığı, dərin humanizm 
hissinə sahibliyi, zəngin zəkası obrazlı şəkildə göstərilmişdir. 
Nizami yaradıcılığı onu sevən xalqının malı olmuş, əsərləri ədə-
biyyatımızın əsrarəngiz obrazına çevrilmişdir. Yalnız yaşadığı 
dövrün xalq yaradıcılığından bəhrələnən Nizami irsi əsrlərdir ki, 
ədəbiyyatımıza, folklorumuza bəhrə verməkdə, təsir etməkdədir.  
 

QAYNAQLAR 
1. Ələkbərov R. “Xeyir və Şər” hekayəsində folklor motivləri. // 

Nizami Gəncəvi və folklor. Bakı: Nurlan, 2013, s.133-139 
2. Gəncəvi N. Yeddi gözəl. Farscadan tərcümə edəni: Məmməd 

Rahim. Ön sözün müəllifi və elmi redaktoru: Xəlil Yusifli. Bakı, 
“Lider nəşriyyat”, 2004, 336 s. 

3. Xalısbəyli T. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan qaynaqları. 
Bakı: Azərnəşr, 1991, 296 s. 

4. Paşayev S. Nizami və xalq əfsanələri. Bakı: Gənclik, 1983, 
128 s. 

5. Paşayeva S. Nizami yaradıcılığında şifahi xalq ədəbiyyatı 
motivləri. // Nizami Gəncəvi və folklor. Bakı: Nurlan, 2013, s. 113-119  

6. Pirsultanlı S. Azərbaycan əfsanə və rəvayətlərinin ədəbi abi-
dələrimizlə müqayisəli tədqiqi. Bakı: Nurlan, 2007, 308 səh. 

7. Rzasoy S. Nizami poeziyası: Mif-tarix konteksti, Bakı: 
Ağrıdağ, 2003, 212 s.  

8. Səfərli A. (a). Ağılın girdabı ilə sənətin zirvəsi arasında vəhdət 
yaradan sənətkar (“Yeddi gözəl”). “Region”qəzeti, 19 mart 2013 

9. Səfərli A. (b).Ağılın girdabı ilə sənətin zirvəsi arasında vəhdət 
yaradan sənətkar (“Leyli və Məcnun”). “Ədalət” qəzeti, 12 aprel 2013, 
№ 63 (4091), s. 5 

10. Səfərli A. (c). Ağılın girdabı ilə sənətin zirvəsi arasında 
vəhdət yaradan sənətkar (“Sirlər xəzinəsi”). “Ədalət” qəzeti, 3aprel 
2013, № 56 (4084), s. 5 

11. Səfərli A. Sözün işığında. Bakı: “Desk” çap evi, 2018, 602 s. 
12. Yusifova M. Nizami Gəncəvi irsi və folklor // Nizami 

Gəncəvi və folklor. Bakı: Nurlan, 2013, s.172-178 



152 
 

NƏVAİŞÜNAS HADİ ZƏRİFOV 
 

ХОДИ ЗАРИФОВ – НАВОИВЕД 
 

NAVAI STUDIES – HADI ZARIFOV 
 

Барно МИРЗАЕВА 
Младший научный сотрудник  
Института узбекского язык,  

литературы и фольклора АН РУз 
mirzayeva-70@mail.ru  

 
Summary 
The studies of the founder of Uzbek folklore studies, Navai 

expert professor Hadi Zarifov, devoted to the study of Uzbek classical 
literature, are important in holding the anniversary of Alisher Navai, 
promoting and popularizing his works, highlighting some periods of 
the history of literature. 

Key words: literature, anniversary, exhibition, folklorist, 
museum, photograph  

 
Резюме 
В статье изучены исследования, научные статьи основателя 

узбекской фольклористики, навоиведа профессора Ходи 
Зарифова, посвящённые изучению узбекской классической 
литературы, обоснована роль Ходи Зарифова в проведении 
юбилея в честь 500 летия со дня рождения Алишера Навои, 
пропаганде и популяризации его произведений. 

Ключевые слова: литература, юбилей, выставка, фольк-
лорист, музей, фотография  

 
Основатель узбекской фольклористики, профессор 

Ходи Зарифов внёс огромный вклад в дело изучения, про-
паганды и популяризации наследия Алишера Навои. “Был 
поднят вопрос проведения 500 летия со дня рождения 
великого мыслителя, в столице Азербайджана была подхва-



153 
 

чена эта инициатива и шла полным ходом подготовительная 
работа. Мы удостоились чести участвовать в юбилее в 
качестве председателя Бакинского отдела стипендии Комис-
сариата просвещения Узбекистана. С тех пор творчество 
предка нашей литературы стало всегда тянуть меня к себе” 
[1], – пишет ученый. Ходи Зарифов, начиная с конца 1926 
года, начал работать научным сотрудником в комитете по 
изучению узбеков в научном совете Комиссариата прос-
вещения Узбекистана и заведующим политико-просвети-
тельского отдела Государственного научного совета. 

 “Начиная с 1938 года в Узбекистане приступают к тща-
тельному изучению творчества Алишера Навои. В частности, 
в сентябре 1938 года эти работа в данном направлении 
приняла ещё большие обороты с учреждением Комитета по 
подготовке к проведению 500 летия со дня рождения Навои. 
Oтветственным секретарём данного комитета с 1939 года 
после Хамида Алимджана был я. В деятельность комитета, а 
также Института языка и литературы были привлечены все 
специалисты, занимающиеся изучением классической 
литературы, а именно: поэты и писатели Садриддин Айни, 
Айбек, Гафур Гулям, Хамид Алимджан, Шайхзаде, Уйгун, 
Амин Умари. Также были задействована интеллегенция из 
вилаятов, которая в совершенстве владела арабским и персид-
ским языками, имела духовное образование (то есть училась в 
медресе, как например Мирзаабдулла Насриддинов). Началась 
работа по транслитерации произведений Навои на действую-
щий алфавит, сбору слов на основе рукописей для составления 
словаря языка произведений Навои... Я приступил к изучению 
лирики Алишера Навои, литературы его современников, 
донавоийской литературы. В то время не было обычных 
аналитических статей о жизни и творчестве великого поэта, 
что уж говорить о полноценных монографических исследова-
ниях” [2]. В 1938-1948-е годы Ходи Зарифов сначала был 
членом, а затем ответственным секретарём правительствен-



154 
 

ного комитета по проведению 500 летия юбилея Алишера 
Навои. В 1939 году им организована выставка Навои, а в 1940 
году на основе выставки организован музей Алишера Навои. 
В те годы Ходи Зарифову была поручена организация 
“кочующей фотовыставки и проведение конкурса портретов 
Алишера Навои”. “Ответственному дирекции выставки Навои 
Ходи Зарифову на основе материалов выставки Навои до 25 
ноября 1940 года подготовить 100 кочующих выставок для 
вилаятов и районов республики” [3, c. 15]. В отчёте по 
проведению выставки Навои в сентябре 1950 года согласно 
приказу от 15 ноября 1939 года Ходи Зарифов пишет сле-
дующее: “Первая выставка Навои была открыта на основе 
усечённой программы” [3, c. 19].  

Переименование в 1944 году Музея Алишера Навои в 
музей литературы имени Алишера Навои, основание в 1957 
году ежегодной традиционной конференции по изучению 
творчества Алишера Навои, а также проведение более пятнад-
цати таких заседаний связано с именем Ходи Зарифова. В 
1957–1972 годы работал ответственным секретарём Комитета 
по изучению творчества Алишера Навои Президиума Ака-
демии наук Узбекистана. Ходи Зарифов также оказал содей-
ствие сбору и передаче в государственные фонды восточных 
рукописей, в том числе, рукописей Алишера Навои. В 1930 
году в Самарканде участвовал в поисках списка «Пятерицы» 
Навои, каллиграфом которого был Абдулджамиль.  

Исследования Ходи Зарифа посвящены изучению лири-
ческого наследия Алишера Навои, в частности, анализу его 
рубаи и туюгов, изучению литературной среды великого 
поэта, творчества его современников, донавоийской тюрк-
ской литературы.  

Характерной особенностью исследований известного 
учёного по истории литературы заключается в том, что он 
заострял внимание на малоизученных или неизученных 
вообще вопросах. В этом плане, с одной стороны, он осве-



155 
 

щал творческую среду Алишера Навои, обусловившее его 
становление как великого поэта, с другой стороны, обратил 
внимание на те или иные аспекты его творчества [4]. 
Изучение литературного наследия великого поэта, твор-
чества его современников составляет яркую страницу его 
научной деятельности. В результате издан сборник “Совре-
менники Навои” (1948), опубликованы статьи, посвящённые 
творчеству Навои: «О рубаи и туюгах Навои» (1944), 
«Лютфи и Алишер Навои» (1948), «Об уточнении даты 
составления сборника стихов «Бадое ул-бидоя» (1959); 
статьи “О произведении Ахмади «Созлар мунозараси» 
(1969), «Мир саройи» (1969). Эти статьи в 1969 году изданы 
отдельной книгой под названием «Фозиллар фазилати». В 
статьях на основе первоисточников освещена эпоха Али-
шера Навои, его литературная среда, строительные работы 
под его руководством, положительные стороны некоторых 
его современников, развитие некоторых жанров в твор-
честве поэта, вопросы литературного влияния. Если 
произведение «Лютфи и Алишер Навои» посвящена анали-
зу проблемы литературного влияния на основе внутренних 
законов художественного творчества, то в статье «Об 
уточнении даты составления сборника стихов «Бадое ул-
бидоя», опираясь на множество фактов, заключает, что 
“Бадое ул-бидоя” составлен в 1471 году [5. 1, c. 30-95].  

Сборник “Современники Навои” начинается со вступи-
тельной статьи Ходи Зарифа “О литературной среде Навои” 
(5-25 стр). В статье всесторонне проанализировано литература 
эпохи Алишера Навои и донавоийской тюркской литературы. 
Затем представлены фрагменты из произведений Дурбека, 
Хайдара, Амири, Саккоки, Атои, Лютфи, Хусайни, Шайбани, 
Бабура. Перед каждой частью с отрывками произведений 
приведена краткая информация об авторах. Эти данные 
характеризуются представлением точных и конкретных 
особенностей творчества каждого поэта. В частности, вот как 



156 
 

характеризуется творчество Бабура: “Бабур продолжил прос-
ветительскую лирику в узбекской классической литературе, 
которая зародилась в творчестве Атаи и Лютфи и достигла 
совершенства в творчестве Навои. Поэтому его стихи харак-
теризуются любовью к человеку, наслаждением от борьбы за 
реальную жизнь, передачей горести и страданий. Ознакомив-
шись с его “Бабур-наме”, а затем прочитав его диван, можно 
полностью удостовериться, что его стихи есть поэтическое 
отражение жизни, внутренних переживаний, счастливых и 
горестных дней Бабура» (стр. 180-181). А вот что он пишет о 
Хусайни: “Интересно, что все газели Хусайни написаны в 
одинаковом метрическом размере, что практически не 
наблюдается у других поэтов. Причина этого ещё не 
установлена. Стихи Хусайни выделяются изысканностью 
образов, красивой передачей внутренних переживаний, 
ровным стилем, насыщенностью языка” (стр. 150). Такие 
точные заключения о каждом поэте, приведённые в кратких 
справках, поднимают их до уровня небольших научных 
исследований. В конце сборника помимо постраничных 
комментариев приведён словарь с толкованием более вось-
мисот слов. “Современники Навои” является научно-филоло-
гическим сборником высокого уровня как в плане текста, так 
и в плане выбора и оценки произведений [6]. 

Вот что говорил в кругу фольклористов В.М.Жирмун-
ский [7], который с 1941 года и до конца жизни занимался 
изучением эпоса и литературы народов Востока: “...Я всю 
жизнь ценил наше сотрудничество с Ходи Зарифом, и всег-
да нуждаюсь в его помощи. Так было когда я писал свою 
монографию, посвящённую дастану “Алпамыш”. При изу-
чении творчества Алишера Навои и проблемы ренессанса в 
литературе Востока меня ни на минуту не покидала мысль, 
а как же смотрит на это Ходи” [2, стр. 75]. Из этого следует, 
что заслуженный деятель науки в Узбекистане, известный 
лингвист, литературовед, фольклорист, академик Виктор 



157 
 

Максимович Жирмунский признавал Ходи Зарифова не 
только как фольклориста, но и как учёного-навоиведа. 

Результаты интереса Ходи Зарифова к творчеству Али-
шера Навои можно увидеть и в сборнике “Афоризмы Али-
шера Навои”, изданном им в 1948 году на основе произ-
ведений Алишера Навои. Этот сборник учёного является 
первым опытом в сборе афоризмов из произведений Али-
шера Навои. В сборник включены 158 афоризмов великого 
поэта, отобранные из произведений “Пятерица”, “Влюб-
лённые сердец”, “Муншаот”. В разделе сборника “Словарь 
и комментарии” истолкованы значения непонятных слов в 
88 афоризмах [8]. 

Он является основателем узбекской фольклористики, 
первым организатором и неизменным руководителем 
сектора фольклора фольклорного архива, первопроходцем в 
изучении истории классической литературы, в частности, 
творчества Алишера Навои, первым музееведом в Узбекис-
тане и музейным руководителем, первым директором Музея 
литературы, одним из основателей Института языка и 
литературы, Институтов востоковедения и искусствове-
дения, этнографом и лексикографом, страноведом и первым 
фотографом. 

И в заключении можно сказать, что исследования осно-
вателя узбекской фольклористик, учёного-навоиведа, про-
фессора Ходи Зарифова, посвящённые изучению узбекской 
классической литературы, научные статьи о творчестве 
Алишера Навои имеют важное значение для проведения 
юбилея Алишера Навои, пропаганде и популяризации его 
произведений, освещении отдельных периодов истории уз-
бекской литературы.  

ЛИТЕРАТУРА 
1. Зариф Ҳ. Фозиллар фазилати. – Тошкент: Ғафур Ғулом 

номидаги бадиий адабиий адабиёт нашриёти, 1969. – Б. 3 



158 
 

2. Мирзаев Т. Ҳоди Зариф суҳбатлари. – Тошкент: SHAMS-
ASA, 2013. – Б. 87 

3. Ўзбекистон Республикаси Фанлар академияси Марказий 
архиви // Папка отчёта юбилейной выставки Навои 1940-1941 гг. 
Фонд №27. Инв. №421. – С. 15 

4. Мирзаев Т. Ҳ.Т.Зарифовнинг илмий ижоди // Ўзбек халқ 
ижоди. – Тошкент: Фан, 1967.– Б.13 

5. Мирзаев Т. Ҳоди Зариф. Адабий портрет. – Тошкент: 
Ғафур Ғулом номидаги бадиий адабиий адабиёт нашриёти, 1969. 
– Б. 70-72 

6. Навоий замондошлари. Терма шеърлар. Нашрга 
тайёрловчи Ҳоди Зариф. – Тошкент: Ўздавнашр, 1948. – 208 бет. 

7. Жирмунский В.М. Алишер Навои и проблема ренессанса в 
восточных литературах. Серия филол. наук, вып. 59. – Л.: 
Ленингр. ун-та, 1961. – С. 86-97 

8. Алишер Навоий. Афоризмлар. Иккинчи нашри. Нашрга 
тайёрловчи Ҳоди Зариф. – Тошкент: Ўздавнашр, 1948. – 32 бет.  



159 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ YARADICILIĞINDA MUĞAM 
 

MUGHAM IN NIZAMI GANJAVI’S ACTIVITY 
 

МУГАМ В ТВОРЧЕСТВЕ НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 
 

Bənövşə RZAYEVA  
Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Folklor İnstitutu 
rzayeva.benovse@gmail.com  

 
Summary    
The author talks about the fact that mugham, the main genre of 

Azerbaijani folk music has entered the culture of not only one nation, 
but also a number of peoples, namely, the peoples of the Middle East, 
Africa and Asia.  

The article emphasizes that the history, area, development of 
mugham, the analysis of its components, the features of the moment are 
the most relevant topics for researchers and in this regard, the importance 
of verses related to mugham in the works of Nizami Ganjavi   

 In the great poet's poem “Khosrov and Shirin”, the author sings 
songs in the language of the heroes of the work, referring to the 
curtains of various mughams by Nakisa and Barbad, and gives 
information about the mugham instruments mentioned in these verses. 

The article deals with the study of mugham in Azerbaijani 
musicology during the Nizami period, emphasizes the importance of 
mughams in the study of the mughams sounded and included in his 
works. 

The author mentions the names of eight mughams in the works of 
Nizami Ganjavi. In the works of the great poet, mugham instruments 
were shown in Rast, Ushshag, Hesari, Iraq, Novruz, Isfahani, Rahavi, 
Zirafkand. 

Nizami Ganjavi's singing of ghazals by the heroes of the work on 
the basis of various mughams and the high level of unity of music and 
poetry are also reflected in the article. 

Key words: Nizami, mugham, performer, dasgah, musician, 
music assambly, East, department 



160 
 

Автор статьи рассказывает о том, что являющийся основным 
жанром азербайджанской национальной музыки мугам, принад-
лежит не только одному народу, но и входит в культуру целого 
ряда народов, точнее, народов Ближнего и Среднего Востока, 
Африки и Азиатского континента. 

В статье подчеркивается, что история создания, ареал, 
развитие мугама, анализ входящих в его состав частей, особен-
ности мугама являются наиболее актуальной темой для иссле-
дователей и в связи с этим в произведениях Низами Гянджеви 
большое значение имеют полустишия, связанные с мугамом. 

Особое значение имеет то, что в поэме великого поэта «Хосров 
и Ширин» автор исполняет песни Накисы и Барбада, со ссылкой на 
тоны различных мугамов, языком героев произведения и дает 
информацию о названных в этих строках мугам-дестгяхах. 

В статье, автор рассказывает о связанных с исследованием 
мугама произведениях «Низами и азербайджанская музыка» Губада 
Гасымова, «Мугам» Р.Зохрабова, «Музыкальная культура древних и 
средних веков» Г.Абдуллазаде, особенно о произведении «Музыка в 
Низами, Низами в Музыке» Саадат Абдуллаевой, которые были 
исполнены в азербайджанском музыковедении в эпоху 
азербайджанского поэта и отмечает их важность с точки зрения 
изучения мугамов, содержащихся в еготрудах. 

Автор упоминает восемь мугамоввстатье, которые содеражатся 
в произведениях Низами Гянджеви. В произведениях великого 
поэта последовательно показаны такие мугам-дестгяхы как Раст, 
Ушшаг, Гесари, Араг, Новрузи, Исфахани, Рахави, Зирефкенд. 

В статье, также находит свое отражение исполнение газелей 
героями произведений Низами Гянджеви, на основе различных 
мугамов и высокий уровень единства музыки и поэзии. 

Ключевые слова: Низами, мугам, исполнитель, дестгях, 
музыковед, музыкальное собрание, Восток, отдел 
 

Şərq dünyasının ən qiymətli “incisi” sayılan muğam Azər-
baycan musiqisinin əsas köküdür. Muğam musiqisi təkcə bir 
xalqın deyil, bir sıra xalqların, daha doğrusu, Yaxın və Orta 
Şərq, Afrika və Asiya qitəsi xalqlarının mədəniyyətinə daxildir.  

XI əsrin yazılı abidəsi olan Keykavusun “Qabusnamə” əsəri-



161 
 

nin “Musiqişünaslıq qaydaları haqqında” fəslində, o dövrdə möv-
cud olmuş muğamlar haqqında danışırlır. Onun dövründə, musiqi 
məclisləri iki qaydada aparılmış, birinci hissədə Şahların, Xosrov-
ların şəninə oxunan mahnı və muğamlar daxildir ki, bu mahnı-
ların ifası zamanı “Rast” pərdəsində, sonra isə “Badə”, “Əraq”, 
“Üşşaq”, “Zirəfkənd”, “Busəlik”, “İsfahani” “Nəva” və “Bəstə” 
pərdələrində çalmaq bacarığı tələb olunurdu. Burada Nizami 
dövründə ifa olunan muğamlardan dördünün adı çəkilir ki, bunlar 
“Rast”, “Üşşaq”,“Əraqi”, “İsfahan”idir. İkinci hissədə “Rah”lar 
yəni ağır ritmli musiqilər çalınırdı ki, bu musiqi növü ağır təbiətli 
adamlar və ahıllar üçün nəzərdə tutulurdu. (Zöhrabov, 1991). 

Görkəmli Azərbaycan musiqişünası Səfiəddin Urməvinin 
XIII əsrlə səsləşən “Kitabül-ədvar” (“Dairələr kitabı”) əsərində 
əsas muğamlar “Uşşaq”, “Rast”, “Əraq”, “İsfahani”, “Zəngulə”, 
“Hüseyni” və “Hicaz” hesab edilmişdir. Bu muğamlar sırasında 
yenə də “Uşşaq”, “Rast”, “ Əraq”, “İsfahani” Nizami dövründə 
ifa olunan muğamlardır. 

Digər Azərbaycan musiqişünası Əbdülqadir Mərağayinin 
XIV-XV əsrlərin musiqi mədəniyyətini əks etdirən “Came əl-
əlvan”, “Məqasid əl-əlvan” və “Fəvaid əşəra” risalələrində ilk 
dəfə olaraq, 12 klassik muğamdan əmələ gəlmiş 24 şöbənin ad-
larını göstərir, bu dəsgahlar içərisində Nizami dövründə ifa olu-
nan muğamlara rast gəlinir. 

Əbdülqadir Marağayinin “Came əl-əlhan”, “Məqasid əl- əlhan” 
və “Fəvaid əşəra” risalələrinin hər üçündə 24 şöbə haqqında fəsillər 
vardır. Ba sahədə birincilik məhz Əbdülqadir Marağayiyə məxsus-
dur. Əbdülqadir bu fəsilləri belə fikirlə başlayır ki, musiqi sənətinin 
ustadları dairələrdən 6 avaz, 12 pərdə və 24 şöbə seçirlər və hər 
birinə elmi adlar verirlər, əsərlərini də onların əsasında qururlar. 

Əbdülqadir Marağayi “Fəvaid əşəra” risalələrində “Dü-
gah”dan başlayaraq, ardıcıl olaraq, 24 şöbənin quruluşunu ay-
dınlaşdıraraq təqdim edir. Beləliklə, Orta əsrlərdə Azərbaycanda 
12 klassik muğam dəstgahın geniş yayıldığı haqqında məlumat 
vardır və adları çəkilən şöbələr bunlardır. 



162 
 

1)Dügah, 2)Segah, 3)Çahargah, 4)Pəncgah, 5)Aşara, 6)Nov-
ruzi-Ərəb, 7) Mahur, 8) Novruzi-Xara, 9) Bayatı, 10) Hisar, 
11)Nühuft, 12)Üzzal, 13)Oruc, 14)Neyriz, 15)Mübərqə, 16)Rəkb, 
17)Səba, 18)Humayun, 19)Zabul, 20)İsfahan, 21)Bəstə Nigar, 
22)Huzi, 23)Nihavənd, 24)Mühəyyər kimi şöbələrin adları veril-
mişdir. Göründüyü kimi, bu cədvəldə də Nizami dövründə ifa 
olunan dəsgahlara rast gəlirik (Səfərova, 2006). 

XIX əsrin sonları Şuşa şəhəri musiqi mərkəzinə çevrilmişdi. 
Şuşada musiqi məktəbinin yaradıcısı məhşur musiqişünas Xarrat 
Qulu Məhəmməd oğlu 1823-1883-ci illərdə musiqi beşiyimiz 
olan Şuşa şəhərində dünyaya göz açmış və burada yaşayıb yarat-
mışdır. Onun yaratdığı məktəbin yetirmələri sonralar Azərbay-
canda və ondan çox-çox uzaqlarda muğam sənətimizi qərb musi-
qiçilərinə tanıtdırmışlar. XIX əsrin ortalarından başlayaraq o, 
məclisə gözəl səsi olan gəncləri cəlb edərək məhərrəmlik təziyə-
sini keçirmək üçün onlara muğamatı və oxumaq qaydalarını 
öyrədirdi. Xarrat Qulunun musiqi məktəbi, dinə xidmət məqsədi 
güdsə də, Azərbaycan Muğam sənətinin inkişafında və bir sıra 
ustad sənətkarların yetişməsində böyük rol oynamışdır. 

Beləliklə, bu cür muğam dəsgahlarını oxumaq qaydalarının 
xanəndələr tərəfindən mənimsənilməsi, onları klassik Şərq muğam-
ları ilə yaxından tanış edir və nəticədə bəzi dəsgahları oxumaqla 
ustad sənətkara çevirilirdilər. Şəbih mərasimləri qurtardıqdan sonra 
həmin mərsiyə oxuyanlar mənimsədikləri muğamları toy 
mərasimlərində adi bir muğam kimi oxuyardılar (Şuşinski, 1985). 

Beləliklə, Şuşa musiqi məclisi milli musiqi xadimlərinin ye-
tişdirilməsində müstəsna rol oynamış və Azərbaycanda nuğam 
sənətinin inkişafına böyük təkan vermişdir. 

XIX əsrin ikinci yarısında Şuşada yaşayıb-yaratmış şair, 
rəssam, musiqişünas, alim Mir Möhsün Nəvvab “Vüzuhül-ərqam” 
risaləsini yazarkən, Səfiəddin Urməvinin, Əbdülqadir Marağayinin, 
Mirzə bəyin və digər alimlərin yolunu davam etdirmişdir. Böyük 
musiqişünas əsərində muğamların siyahısını, quruluşunu və emo-
sional təsirinin şərhini vermişdir. Eyni zamanda, Mir Möhsün Nəv-



163 
 

vab öz risaləsində 12 muğam, 24 şöbə, 48 guşə və 15 avaz ad-
larından ibarət cədvəl də tərtib etmişdir. M.M.Nəvvabın tərtib 
etdiyi cədvəldə də Nizami dövründə səslənən muğamlara rast gə-
linir. Mir Möhsün Nəvvabın muğam sənətinin inkişafında əvəzsiz 
xidmətləri vardır. O, eyni zamanda böyük xanəndə Hacı Hüsünün 
köməkliyi ilə Şuşada “ Xanəndələr məclisi “ təşkil etmişdir. 
M.M.Nəvvabın “Vüzuhül-ərqam” risaləsində muğamların insan tə-
biətinə, xasiyyətinə göstərdiyi emosional təsirlərindən bəhs edilirdi. 
Məsələn, “Üşşaq”, “Busəlik” və “Nəva” muğamlarının təsiri 
şücaətə səbəb olur. “Rast”, “Novruz”, “Əraq” kimi muğamların 
təsiri mülayimdir. Bəzilərinin təsiri zəif olduğundan, qəm və 
kədərə səbəb olur. Bunlardan “Büzürq”, “Rəhavi”, “Zəngulə”, 
“Zirəfkənd” və “Hüseyni”ni misal göstərmək olar. (Nəvvab, 1913). 

Muğamların insanlara təsir gücü haqqında böyük Nizaminin 
əsərlərində, xüsusilə də “Xosrov və Şirin” poemasında məlumat 
verilir. 

XX əsrin əvvəllərindən başlayaraq muğamın tarixi köklərini və 
onun lad məqam sisteminin araşdırılması ilə bağlı tədqiqat aparan 
dahi Üzeyir Hacıbəyli, 1919-cu ildə “Azərbaycan Türklərinin 
musiqisi haqqında” məqaləsində yazırdı: Qədim Fars kitablarından 
musiqiyə aid olan böylə bir rəvayət oxudum. Adəm Peyğəmbər 
Əleyhissəlam torpaqdan yaradıldıqdan sonra, ruha əmr olundu ki, 
onun bədəninə daxil olsun, lakin ruh təkəbbürlük edib, torpaqdan 
yaranmış olan bir bədənə girmək istəmədi; o halda Cəbrayıl Əley-
hissəlam nazil olub “Rast” muğamında bir hava oxurkən, ruh bu ha-
vanın təsirindən Adəm peyğəmbərin bədəninə bir rəğbət hiss edib, 
həmən dəm bilatərəddüd bədənə daxil oldu (Hacıbəyov, 1965). 

Dahi bəstəkarın bu fikri muğamın İslamdan çox-çox qabaq 
dövrlərdə mövcud olmasına işarədir.  

XX əsrin əvvəllərində Azərbaycanda professional musiqinin 
və musiqişünaslığın əsasını qoyan Üzeyir Hacıbəyli 25 il ərzin-
də muğamla bağlı araşdırmaları zamanı orta əsr musiqişünas-
larının risalələrini və ondan sonrakı dövrlərdə muğamın inkişaf 
mərhələlərini nəzərdən keçirtdikdən sonra “Azərbaycan xalq 



164 
 

musiqisinin əsasları əsərindədahi bəstəkar muğam sənətində baş 
verən inkişaf prosesini çox aydın şəkildə təsvir edərək, yazırdı: 
“Yaxın Şərq xalqlarının musiqi mədəniyyəti XIV əsrə doğru 
özünün yüksək səviyyəsinə çatmış və on iki sütunlu, altı bürclü 
“bina” (dəstgah) şəklində iftixarla ucalmışdır. Onun zirvəsindən 
dünyanın bütün dörd tərəfi: Əndəlisdən Çinə və Orta Afrikadan 
Qafqaza qədər geniş bir mənzərə görünmüşdür”. 

Ü.Hacıbəylinin yazdığına görə, “XIV əsrin axırlarına doğru 
baş verən ictimai-iqtisadi və siyasi dəyişikliklər” muğam sənə-
tinə də təsir etmiş, hər xalqın musiqisi “ayrılıqda özünəməxsus 
səciyyəvi üslubda” inkişaf etmişdir. Bu baxımdan, təbiidir ki, 
klassik muğamlar da böyük dəyişikliklərə uğramışdır: “Əvvəllər 
müstəqil hesab olunan muğamlar bəzi xalqlarda şöbə halına ke-
çir və yaxud əksinə, əvvəllər şöbə hesab olunan musiqi sonralar 
müstəqil muğama çevrilmişdir”. 

Ü.Hacıbəyli “12 sütun” dedikdə, orta əsrlərdə formalaşmış 12 
klassik muğamı – “Üşşaq”, “Nəva”, “Busəlik”, “Rast”, “Əraq”, 
“İsfahan”, “Zirəfkənd”, “Büzürk”, “Zəngulə”, “Rəhavi”, “Hüsey-
ni” və “Hicaz” muğamlarını, “6 bürc” dedikdə isə, o dövrdə möv-
cud olmuş 6 avazı – “Şahnaz”, “Mayə”, “Səlmək”, “Novruz”, 
“Gərdaniyyə”, “Güvaşt” avazlarını nəzərdə tuturdu. Bu muğamlar 
sırasında yer alan “Rast”muğamı Nizami Gəncəvinin musiqi məc-
lislərində səslənən ən möhtəşəm muğam kimi təsvir edilmişdir. 

Ü.Hacıbəyli “Rast” muğamının inkişafını belə xarakterizə 
etmişdir: “İndiyədək zamanın və hadisələrin sarsıdıcı təsirinə 
qarşı möhkəm duran yeganə muğam “Rast”dır. “Rast” təkcə adı-
nı və səs qatarını deyil, hətta öz mayə (tonika) ucalığını da zə-
manəmizə qədər mühafizə etmişdir” (Hacıbəyov, 1985). 

XX əsrin əvvəllərində Azərbaycan musiqişünaslığının yeni 
yüksək mərhələsini yaratmış və etnomusiqişünaslığın əsasını 
qoymuş dahi bəstəkar və alim Üzeyir Hacıbəylinin və onun da-
vamçılarının elmi yaradıcılığında muğam sənətinin tarixi inkişa-
fı, janr xüsusiyyətləri, musiqi dilinin xüsusiyyətləri ilə bağlı 
elmi müddəalar öz əksini tapmışdır. 



165 
 

Bu sahədə XX əsrin əvvəllərindən başlayaraq Üzeyir Hacı-
bəyli və onun elmi irsini davam etdirən Əfrasiyab Bədəlbəylinin, 
Qubad Qasımovun, Məmmədsaleh İsmayılovun, Ramiz Zöhrabo-
vun, Zemfira Səfərovanın və başqa musiqişünas alimlərin tədqiqat-
ları mühüm əhəmiyyətə malikdir. Eyni zamanda, Gülnaz Abdul-
lazadənin və Səadət Abdullayevanın da elmi tədqiqatları muğamın 
tarixi baxımdan araşdırılmasında böyük əhəmiyyət daşıyır. 

Muğamın tədqiqi sahəsində Qubad Qasımovun “Nizami və 
Azərbaycan musiqisi” R.Zöhrabovun “Muğam”, G.Abdullaza-
dənin “Qədim və orta əsrlərin musiqi mədəniyyəti”, xüsusilə də 
Səadət Abdullayevanın “Nizamidə musiqi, musiqidə Nizami” 
əsəri dahi Azərbaycan şairinin dövründə səslənmiş və əsərlərində 
yer alan muğamların öyrənilməsi baxımından çox əhəmiyyətlidir. 

XII əsrdə yaşayıb-yaratmış dahi Azərbaycan şairi və mütə-
fəkkiri Nizami Gəncəvinin əsərlərində o dövrün musiqi mədə-
niyyəti haqqında geniş məlumatlar var.  

Nizami insanların qəlbindən keçən duyğuları əks etdirmək, 
onları bir an belə qayğılardan uzaqlaşdırmaq üçün hər dəfə mu-
siqiyə müraciət edir. Çünki ancaq musiqi, mahnı, çalğı və rəqs 
insanların daxili aləmindən gələn hissləri əks etdirə bilər.  

Nizami dövrü musiqişünaslıqda Qubad Qasımov tərəfindən 
“Nizami və Azərbaycan musiqisi” məqaləsində müfəssəl araşdı-
rılmışdır.  

Qubad Qasımov Nizaminin əsərlərində, xüsusilə “Xosrov 
və Şirin” poemasında 8 muğamın adının çəkilməsini qeyd edir: 
Bu muğamlar “Rast”, “Üşşaq”, “Hesari”, “İraqi”, “Novruzi”, 
“İsfahan”, “Rəhavi” və “Zirəfkənd”dir. Poemada bu muğamların 
o dövrün iki məşhur ifaçısı – Barbədlə Nəkisanın ifasında 
səsləndirilməsi təsvir olunur.  

Nizami dövrünün iki məşhur ifaçısı – Barbədlə Nəkisanın 
ifasında muğamların səsləndirilməsi böyük şairin dilində belə 
təsvir olunmuşdur. 

 Nəkisa oxudu cadugər kimi, 
 “Rəhavi” üstündə köklədi simi (Nizami, 2004: 409). 



166 
 

Barbəd ilə Nəkisanın musiqi ifası səhnəsində Nizami onla-
rın oxuduqları muğamların müəyyən ardıcıllıqla adını göstərir 
ki, bu da Q.Qasımovun fikrincə, o dövrdə məhz dəstgahın quru-
luşu ilə bağlı idi . 

Nizami dövrünün musiqisini araşdıran Q.Qasımov bildirir 
ki, artıq Nizami dövründə adı çəkilmiş muğamları bir-birilə 
müqayisəli şəkildə xarakterizə etmişdir (Qasımov, 1974). 

Musiqişünas Səadət Abdullayevanın “Nizamidə musiqi, 
musiqidə Nizami” əsəri muğamların araşdırılması sahəsində xü-
susilə böyük əhəmiyyətə malikdir. 

Nizaminin “Xosrov və Şirin” poemasındakı səhnədə, Şirin 
Barbədin məharətini görüb, cəng çalana tapşırır ki, elə bir ifa 
yolu seçsin ki, şah yolunu azsın və ona olan sevgisi sona yetsin. 

Nəkisa nəğmədə cadu eylədi, 
Sonra Rəhavi üstündə bir qəzəl oxudu.  
Nizami dövrü Nəkisanın Rəhavi üstündə oxuduğu nəğmənin 

təsirindən Şirinin Fərhadın eşqindən əldən düşməsini, Xosrov-
dan üz döndərəcəyini bildirir və onun bu ifası şahın könlünə od 
salır. Dahi Nizami əsərlərində muğamın insanlara ruhi təsirindən 
və musiqinin şəfaverici xüsusiyyətlərindən danışır. 

Böyük sənətkar bunu Xosrovun mahir ud ifaçısı Barbədin 
çalğısından bəhs edərkən belə qələmə alır:  

Dünyanı bürüyüb asiman kimi, 
Barbəd gətirmişdi təvana simi 
Nəğmə ilə dostlara səfa verirdi. 
Xəstə ürəklərə şəfa verirdi 
Qalxıb ucaldıqca udunun səsi  
Hər teli çalırdı Davud nəğməsi. 
Zəngulə xoş səslə axıb gedirdi. 
Nəfəsi İsa tək can bəxş edirdi (Nizami, 2004: 396).     

Muğamın yaranma tarixi, arealı, inkişafı, tərkibinə daxil olan 
hissələrin təhlili, məqam-lad xüsusiyyətləri tədqiqatçılarımız tərə-
findən ən aktual mövzu kimi araşdırılmışdır. Bu baxımdan Niza-
mi Gəncəvinin əsərlərində muğamla bağlı misralar böyük əhə-



167 
 

miyyət daşıyır. Bu məsələ bir sıra məqalələrdə öz əksini tapmış-
dır. Muğamlar şairin dövründə indiki kimi dəsgah şəklində oxun-
muş və sözlər üçün müxtəlif mövzulu qəzəllər seçilmişdir. Niza-
mi Gəncəvinin “Xosrov və Şirin” poemasında əsər qəhrəman-
larının dilindən Nəkisa və Barbədin növbə ilə müxtəlif pərdələr 
əsasında qəzəl oxuması, “Xəmsəyə” daxil olan poemalar əsasında 
ən maraqlı səhnələrdən biridir. Bu “deyişmə” vaxtı əvvvəlcə Nə-
kisa o sənəmin istədiyi tərzdə cəngin müşayiətilə bu qəzəli Rast 
pərdəsində oxudu və Şirinin dilindən Xosrova xitabən söylədiyi 
qəzəldə onu düzgünlüyə, həqiqiliyə çağırır. Burada musiqi ilə 
poeziyanın vəhdəti ən yüksək səviyyəyə çatır. Musiqi poeziya 
kimi pafosla oxunur, poeziya isə musiqi kimi həzin səslənir. 

Nəkisa Çəng ilə qəzəl deyəndən sonra, 
Barbədin setarı saz ilə qoşalaşdı. 
Mahnını Üşşaq pərdəsində bəstələdi. 
Sərxoş aşiq kimi bu qəzəli çaldı. 

Bu pərdədə oxuduğu qəzəldə Barbəd Xosrovun eşqindən, 
Şirinə vurğunluğundan danışır. O, rudda nəğməni tamamladıq-
dan sonra: Nəkisa tez öz çəngini çaldı, Hesari adlanan o pərdədə 
Növbəti qəzəlini oxuyur. 

Göründüyü kimi, dahi şair öz əsərində mahir ifaçıların de-
yişmələrində 8 pərdənin-məqamın adını çəkir. Əlbəttə, Nizami 
məqamları Rast, Üşşaq, Hesari, Əraq, Novruzi, İsfahan, Rəhavi 
və Zirəfkəndi ardıcıllıqla verməklə Şirin və Xosrovun adından 
Nəkisa və Barbədin apardığı dialoqun məğzindən aslı olaraq bu 
və ya digər məqama uyğun qəzəllər seçmişdir. Nizami rübailəri-
nin birində “Əraq”ın adını bir daha çəkir. 

İsfahan və Zirəfkəndə gəlincə, onlar orta əsrlərdə yaxın və 
Orta Şərq xalqlarının klassik musiqisinin əsasını təşkil edən 12 
muğamdan 6-cısı və 7-cisi idi. İsfahan əvvəllər kiçik şöbə şək-
lində ifa edilmişdir. 

Nizaminin əsərlərində səciyyələndirdiyi məqamlardan 6-sı müa-
sir dövrdə xanəndələrimizin repertüarına daxil olan muğamlardır. 



168 
 

Onlardan “Rast”, “Novruz rəvəndə”, “Rast”, “Üşşaq”, “Hüsey-
ni”, “Vilayəti”, “Xocəstə”, “Xavəran”, “Əraq”, “Pəncgah”, “Rak”, 
“Əmiri” və “Məsihi” şöbə və guşələrindən ibarət olan dəsgahdır. 

“Uşşaq” – “Rast dəsgahının “Mayə”sində ifa olunan 
guşələrdən biridir. “Orta-Mahur” və “Mahur-Hindi” dəsgahla-
rında şöbə kimi ifa edilir. 

“Hasar” kimi tələffüz olunan “Hesari” “Zabul Segah”ın 
“Əraq” və “Aşiq-guş” şöbələri arasında “Yədi-hasar adla və ya 
“Mübərriğə” və “Manendi-müxalif” guşə şöbələri arasında, 
“Bərdaşt şöbəsindən sonra “Manəndi-hasar” guşə kimi ifa edilir. 

“Əraq” – “Rast”, “Mahur-hindi” və “Rəhab” dəsgahlarının kul-
minasiya nöqtəsini özündə əks etdirən və əzəmətli səslənən şöbədir. 

“Novruzi” – “ Humayun” dəsgahında şöbədir.  
“Rəhavi” – altı şöbə və guşədən ibarət olan “Şur” ailəsinə 

mənsub kiçik həcmli muğamdır. 
“Zirəfkənd” – “Mahur” dəsgahında “Fili” ilə “Əbu” arasın-

da yerləşən guşədir.  
“İsfahan” – “Bayatı-İsfahan” muğamının əvvəlki adıdır, ha-

zırda “Bayatı-Şiraz” muğamının şöbələrindən biridir. 
Deməli, zaman keçdikcə muğam silsilələri dəyişikliklərə uğraya-

raq müstəqil muğamların şöbəsinə və ya əksinə, dəyişməz qalmışdır. 
Maraqlıdır ki, Nizami Gəncəvinin adını çəkdiyi məqamlar 

sırasında “Rast” öz mayə ucalığını zəmanəmizə qədər mühafizə 
edə bilmişdir. 

Əbəs yerə orta əsr musiqişünasları onu “Muğamların anası” 
adlandırmayıblar. Yerdə qalan muğamlar isə zaman keçdikcə 
şöbə və ya avaz səviyyəsinə enmişlər (S.Abdullayeva, 2018). 

Azərbaycan professional musiqi məktəbinin ən parlaq si-
ması olan Ü.Hacıbəylinin dahi şairin sözlərinə “Zabul Segah” 
muğamına əsaslanaraq yazdığı “Sənsiz” romansı və Segah mu-
ğamı motivləri əsasında bəstələdiyi “Sevgili-canan” romansları 
dünyanın ən möhtəşəm konsert salonlarında səsləndirilmişdir. 

 Üzeyir Hacıbəyli ənənələrini davam etdirən Azərbaycan 
bəstəkarları öz yaradıcılıqlarında müxtəlif muğamlardan yararla-



169 
 

naraq dahi Nizaminin zəngin irsinə müraciət edərək çoxlu sayda 
dünya şöhrətli əsərlər bəstələmişlər. 

Buna misal olaraq, Əfrasiyab Bədəlbəylinin “Nizami” opera-
sını (onu da qeyd edim ki, Nizami obrazı ilk dəfə bu opera 
səhnəsində yaradılmışdır), Zülfüqar Hacıbəylinin “Nüşabə”, 
Soltan Hacıbəyovun “İsgəndər və Çoban”, Fikrət Əmirovun “Ni-
zami” simfoniyası, Maestro Niyazinin “Xosrov və Şirin”, lirik 
romantik operası, Ramiz Mustafayevin I pərdəli “Şirin” operası, 
Rəşid Şəfəqin “Bayquşların söhbəti” üç hissəli nağıl-operası, 
Eldar Mansurovun “Yeddi gözəl” rok operası, Qara Qarayevin 
“Yeddi gözəl” 4 pərdəli 10 şəkilli baleti və Tofiq Bakıxanovun 
“Xeyir və Şər” baletini misal göstərmək olar. 

Nizami yaradıcılığı bütün dünya ədəbiyyatında özünə möh-
təşəm yer alıb, bu baxımdan onun yaradıcılığı bütün Şərq və 
Qərb sənətçilərinin yaradıcılığında araşdırılmaqdadır. 

Eləcə də müasir Azərbaycan musiqiçiləri Nizami Gəncəvi 
yaradıcılığına böyük sevgi və məhəbbətlə yanaşaraq araşdırma-
lar aparırlar. 

 
QAYNAQLAR 

1. Abdullayeva S. Nizamidə musiqi, musiqidə Nizami. Bakı, 
Nurlar Nəşriyyat-Poliqrafiya mərkəzi, 2018, s. 193 

2. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Bakı, Lider nəşriyyat, 2004, 392 s.  
3. Hacıbəyov Ü. Əsərləri. II cild. Bakı, AEA-nın nəşri, 1965, 

412 s. 
4. Hacıbəyov Ü. Azərbaycan xalq musiqisinin əsasları. Dör-

düncü nəşr. Bakı, Yazıçı, 1985, s. 18. 
5. Qasımov Q. Orta əsrlərdə Azərbaycan muğamatı. Elm və 

həyat jurnalı, Bakı, 1974, № 11, s. 26- 27   
6. Nəvvab M.M.. Vüzuhül-ərqam. Bakı, Elektrik mətbəəsi, 1913  
7. Səfərova Z. Azərbaycan musiqi elmi (XIII-XX əsrlər). Bakı, 

Elm, 1998, s. 204 
8. Şuşinski F. “Azərbaycan xalq musiqiçiləri. Bakı, Yazıçı, 

1985, s. 21 
9. Zöhrabov R. Muğam. Bakı, Azərnəşr, 1991, s. 99 



170 
 

NİZAMİ YARADICILIĞINDA XEYİR VƏ ŞƏR 
İDEYALARININ İFADƏSİ (“XEYİR VƏ ŞƏR” MƏNZUM 

HEKAYƏSİ ƏSASINDA) 
 

EXPRESSION OF THE IDEAS OF GOOD AND EVIL 
IN NIZAMI'S WORKS (BASED ON THE VERSE STORY 

“GOOD AND EVIL”) 
 

ВЫРАЖЕНИЕ ИДЕЙ ДОБРА И ЗЛА В 
ТВОРЧЕСТВЕ НИЗАМИ (ПО МОТИВАМ  

ПОЭМЫ «ДОБРО И ЗЛО») 
 

Elçin QALİBOĞLU (İMAMƏLİYEV) 
Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Folklor İnstitutu 
elcin.galiboglu@gmail.com  

 
Summary 
Nizami Ganjavi's work is the pinnacle of epic art. Such a clear, 

mature, deeply observant poetic view of the world, life and people is 
invaluable even in our age. At the heart of his work are the rich 
philosophical and poetic traditions of the East. 

Nizami's greatness lies in creating an immortal tradition. The 
theme of love is the main direction in N. Ganjavi's work. He believes 
that the sublime event of love cleanses a person inwardly and 
spiritually, emphasizing the inevitability of living with this divine 
feeling. 

Nizami's image of a lover is divinely tolerant, loyal and therefore 
happy and dignified. These features have a unique expression of life, 
historical and national tradition in the Azerbaijani-Turkish spirit. 
There can be no humanity without national affirmations of human 
feelings. In his time, Nizami, as a living, creative person, played a 
unique role in transmitting these divine qualities to us for centuries. 
The images he took from history think and act in the human 
dimension of the Azerbaijani-Turkish thought. The ability to present 
images in history differently is an unparalleled ability of the creator. 



171 
 

The same can be said about other heroes, their copies in general. This 
is natural. Because creativity requires originality. This means that 
what Nizami created was Nizami's, as well as Nasimi's, Khatayi's, 
Fuzuli's and others. created by our classics. 

The article scrutinizes the expression of the ideas of Good and 
Evil in Nizami's work, from the initial mythological thought to the 
human images in art (based on the verse story “Good and Evil”). 

Key words: Nizami and Azerbaijan, expression of ideas of Good 
and Evil in Nizami, Nizami's morality, Nizami's humanistic mindset, 
mythology in Nizami's art  

 
Резюме 
Творчество Низами Гянджеви – вершина эпического ис-

кусства. Его ясный, зрелый, глубоко наблюдательный 
поэтический взгляд на мир, жизнь и людей бесценен даже в нашу 
эпоху. В основе его творчества стоят богатые философские и 
поэтические традиции Востока. 

Величие Низами заключается в создании бессмертной 
традиции. Тема любви – главное ведущее направление в его 
творчестве. Он считает, что возвышенное явление под названием 
любовь очищает человека внутренне и духовно, подчеркивая 
неизбежность жизни с этим божественным чувством. 

В основе концепции Низами лежит любовь к человеку. 
Выражение этой любви настолько яркое, живое и художествен-
ное, что даже сейчас при чтении кажется зрелым выражением 
человеческих чувств. Прежде всего, Низами Гянджеви 
привлекает внимание как уникальное человеческое выражение 
азербайджанского духа и духовности, как высоко творческое 
событие своего времени. 

В статье исследуется выражение идей Добра и Зла в 
творчестве Низами, от первичной мифологической мысли до 
человеческих образов в художественной литературе (на основе 
поэмы «Добро и Зло»). 

Ключевые слова: Низами и Азербайджан, выражение 
Низами идей Добра и Зла, мораль Низами, человечность Низами, 
мифология в творчестве Низами 

 



172 
 

Giriş. Nizami Gəncəvinin yaradıcılığı dastan bədiyyatçı-
lığının zirvəsidir. Dünyaya, həyata, insana bu dərəcədə aydın, 
yetkin, dərin müşahidəçi şeiriyyətli baxış çağımızda da əvəz-
sizdir. Onun yaradıcılığının özülündə Şərqin zəngin fəlsəfi-poe-
tik ənənələri durur.  

Nizaminin böyüklüyü ölməz ənənə yaratmasındadır. N.Gən-
cəvinin yaradıcılığında eşq mövzusu əsas aparıcı bir yöndür. O, 
eşq adlı ülvi hadisənin insanı daxilən, ruhən təmizlədiyinə ina-
nır, bu ilahi duyğu ilə yaşamağın qaçılmazlığını önə çəkir. 

Hər gecəm oldu kədər, qüssə, fəlakət sənsiz, 
Hər nəfəs çəkdim, hədər getdi o saət sənsiz (7, 34 ).  

Yaxud: 
Sənsiz ölürəm, nigar, tez gəl, 
Ömrüm başa yetdi, yar, tez gəl (7, 39).  

Bu, insanın başqası üçün özündən keçməsidir. İnsan başqası 
üçün yaşayanda var olur. Özündən keçmə – sevginin əlifbasıdır 
əslində. Nizaminin lirik qəhrəmanı daxilən yetkindir, sevginin 
mahiyyətini bütün varlığıyla anlayır, duyur. Ona görə ki, bu cür 
yaşam onun üçün nəfəsdir. Bu ilahi duyuma yetmək, duyğu zir-
vəsində eşqi car çəkmək Nizaminin ulusal (xəlqi) imkana var-
masıdır. Bənzərsiz insanların ulusal ölçüdə yaradıcılığı onların 
həm də tükənməz bəşəri imkan qaynağı, sorağı olmalarıdır. 

Nizami Gəncəvi bu ulusal imkana yetdiyi dərəcədə bəşərili-
yini əsərlərində ifadə etməyi bacardı. Onun əsərlərinin dili fars-
cadır, başqa tərəfdən, zahirən ulusallığından daha çox bəşəri 
görünür, ancaq bu və başqa cəhətlər onun Azərbaycan ruhuna 
mənsubluğunu inkar edə bilmir.  

Təbiidir ki, uzun müddət, elə indi də Nizami Gəncəvinin 
Azərbaycan-türk hadisəsi olmadığı ilə bağlı fikirlər səslənir. An-
caq bu qənaətlərin mənəvi, üstəlik də elmi əsası yoxdur. Mə-
həmməd Əmin Rəsulzadə yazırdı: “Farspərəstlər və ermənilər 
Nizamini bizdən qopartmaq istəyirdilər. Gözələ və böyüyə türk, 
gözəlliklə böyüklüyə türklük, gözəl və böyük ifadəyə türkcə, 
gözəllik və böyüklük diyarına Türküstan deyən bir şairə “sırf 



173 
 

farsca yazıb” deyə türk deməmək düzgündürmü? Əsla!” (2).  
Prof. Seyfəddin Rzasoyun fikrincə, Nizami və onun kimi 

Azərbaycan şairlərinin fars dilində, lakin türk etnopoetik dü-
şüncə modelində yaratdıqları da Azərbaycan ədəbiyyatıdır. Belə 
olmasaydı, İran mütəxəssisləri Nizamini formal olaraq İran 
ədəbiyyatı tarixinə daxil etsələr də, onu “türk ətri saçan” (“türk 
iyi gələn”) sənətkar kimi öz milli ruhlarına yad hesab etməz-
dilər. Nizami ümumbəşəri şairdir. Öz yaradıcılığında bütün dün-
ya xalqlarının, ümumən insanlığın mənafeyini güdən, yaratdığı 
milli obrazlar gülşənində türklüyü bədii-estetik gözəlliyin etalo-
nuna çevirən Nizami tərənnüm etdiyi bu ümumbəşəri və ümum-
milli idellara görə dünya ədəbiyyatının faktına çevrilib. Nizami 
yaradıcılığında aydın ifadələnmiş, onun insan konsepsiyasının 
əsas bədii-estetik konsepti səviyyəsinə qədər inkişaf etdirilmiş 
türk milli kimliyi açıq şəkildə boy verir. Türklük Nizami yaradı-
cılığının ruhuna hopmuş, yaratdığı bədii dünyanın ab-havasına, 
rəng-ruhuna çevrilib (9, 8). 

Xalq (ulus) beşgünlük hadisə olmayıb, yaradıcıdan öncə də, 
sonra da var olan, mahiyyətcə yetkin fərdlərin yaradıcılığının, 
yaşamının ifadəsi kimi meydana çıxır. O deməkdir ki, xalq 
(ulus) adlı hadisə Nizamini yetirdiyi dərəcədə Nizami də bu ha-
disənin – ənənənin təsdiqi, davametdiricisidir. 

Nizaminin aşiq obrazı ilahi dözümlüdür, sədaqətlidir, demə-
li, həm də səadətlidir, ləyaqətlidir. Bu cəhətlərin Azərbaycan-
türk ruhunda özünəməxsus yaşam ifadəsi, tarixi-ulusal ənənəsi 
var. Bəşəri duyğuların ulusal təsdiqləri olmasa, insanlıq var 
olmaz. Nizami öz çağında canlı, yaradıcı insan olaraq bu ilahi 
keyfiyyətlərimizin yüzillərlə ötürülməsində bənzərsiz rol oyna-
yıb. Onun tarixdən götürdüyü obrazlar Azərbaycan-türk düşün-
cəsinin həm də bəşəri ölçüsündə düşünür, davranır. Tarixdəki 
obrazları fərqli təqdim edə bilmək qabiliyyəti yaradıcının misil-
siz bacarığıdır. Başqa qəhrəmanları, ümumən obrazları haqqında 
da bunu demək olar. Bu da təbiidir. Yaradıcılıq özünəməxsusluq 
tələb edir. O deməkdir ki, Nizaminin yaratdığı Nizaminindir, 



174 
 

eləcə də Nəsiminin yaratdığı Nəsiminindir, Xətayinin yaratdığı 
Xətayinindir, Füzulinin yaratdığı Füzulinindir və b. 

“Sirlər xəzinəsi” ləyaqət, ədalət, doğruluq carı çəkir. Nizami 
ədalətsizliklə barışmır, insanın ilahi imkanlarına inanır, zəhmət-
sevərliyi, hünərvərliyi vəsf edir. İnsan gərək paxıl olmasın, baş-
qasının uğuruna sevinməyi bacarsın... Bu, böyük şairin əxlaq 
ölçüsünü aydınlıqla təsdiq edir. Onun ölçüsündə insanın ölümü 
mərdliklə qarşılamasının gərəkliyi ayrıca vurğulanır. 

Fil.ü.e.d. R.Qafarlı yazır, şair dünyanı vahid orqanizm kimi 
götürüb onun içərisində olan bütün varlıqların eyni başlanğıcdan 
güc alaraq idarə edildiyini irəli sürür və hər şeyin bir-biri ilə 
əlaqələnməsinə, bağlanmasına, təbiətdə, cəmiyyətdə müxtəlif 
münasibətlər qurulmasına, yeniləşməyə təkan verən enerjini mə-
həbbətlə eyniləşdirir. İnsanı – dünyanın əşrəfini əsas canlı varlıq 
kimi eşqin daşıyıcısı hesab edir (3, 34).  

Nizami Gəncəvinin şair-mütəfəkkir dünyasına baş vuran 
oxucu dünyanın mürəkkəbliyini, ziddiyyətliyini bütün çalarlarına, 
incəliklərinə kimi anlayır. Bu, Nizaminin çağımızda da davam 
edən, Azərbaycan ruhunu – mənəviyyatını, əxlaqını, davranışını, 
mədəniyyətini, inamını, idrakını təsdiq edən müəllimliyidir. 

Nizaminin “Xosrov və Şirin”i ideal məhəbbət dastanıdır. Bu-
rada eşqin yüksək bədiyyat ölçüsündə ifadəsi diqqəti çəkir. 
Nizami Xosrovu dayanmadan tərbiyə edir, sonda Şirinin ilahi sev-
gisini anladır. Şirin ləyaqət, ismət rəmzi olaraq daim gözümüzdə 
ucalır. Nizaminin ilahi müəllimlik keyfiyyətlərindən biri budur. 

Yeri gəlmişkən, S.Rzasoy başqa bir məqama da diqqət çə-
kir: “Xosrov və Şirin” əsərində Azərbaycan hökmdarı Məhinba-
nunun qardaşı qızı Şirin sevdiyi fars şahzadəsi Xosrovdan ötrü 
çılğın hərəkətlərə yol verəndə bibisi ona deyir: 

Əgər o – Aydırsa, biz – Afitabıq (Günəşik – E.Q.), 
O – Keyxosrov, bizsə – Əfrasiyabıq.  

Bu beyt təkcə Nizaminin yox, eləcə də Azərbaycan xalqının 
milli kimliyinin, milli varlığının, bu xalqın dünyanın harasından 
başlayıb harasına getdiyinin “manifesti”, milli “bəyannamə-



175 
 

sidir”. Bu beyt eyni zamanda Nizami şəxsiyyətinin etnik-mədəni 
varlığımızın hansı qaynaqlarına bağlı olduğunu, şairin nə qədər 
aydın milli-ideoloji düşüncəyə malik olduğunu parlaq şəkildə 
ortaya qoyur” (9, 7). 

“Leyli və Məcnun”da qeyri-adi, zamanın ölçülərinə sığma-
yan eşqin şahidi oluruq. Nizaminin Məcnunu mətanətə yüksəlir, 
aşiqlik qismətini dərindən anlayır, ilahi aqibətinə yetir. Ümu-
miyyətlə, Nizami obraz yaratmaqda mahirdir. Bu obrazlar ayrı-
ayrılıqda həyatın Xeyir-Şər anlayışlarını, keyfiyyətlərini bütün 
aydınlığı ilə ifadə edirlər. Nizaminin müsbət qəhrəmanları ciddi-
lik üstə kökləniblər, insanlığın xalisidirlər, cəfakeşdirlər, fəda-
kardırlar, həm də vəfalıdırlar. Onlar sevdikləri üçün yaşaya, 
onun uğrunda ölə bilirlər. Əsl məhəbbət budur. 

“Yeddi gözəl”də Nizami Bəhramı həyatın bütün acı-ağrı-
larından səbirlə keçirərək, həqiqəti anladır: mənəvi böyüklüyə 
yetmək istəyən şəhvaniliyi ötməlidir. Əxlaqlı olmaq – insanlığa 
zidd olanlardan imtinaya çatmaqdır həm də. Nizaminin İsgəndəri 
tarixdəki deyil, Nizamininkidir. Azərbaycanı təmsil edən Nüşabə 
dünyanın fatehi İsəndərə dərs keçir. Bu, əslində Nizaminin 
dərsidir. Nizaminin İsgəndəri sonda hətta filosofluğa yüksəlir. Bu, 
Nizami bədiyyatının, görümünün əbədi təsdiqidir. Şair bununla 
fatehliyin ötəri, keçici, insanlığın, həqiqətə yetməyin isə əbədi 
istək olduğunu anladır. Nizami daxili dünyasını yaratdığındandır 
ki, qəhrəmanlarını da yarada, onların vasitəsilə təzadlı dünyanın 
əksinə olaraq ideal dünyasını təsvir, təqdim edə bilir. 

Nizami konsepsiyasının özülündə insana sevgi durur. Bu 
sevginin ifadəsi o dərəcədə canlı, yaşarı, bədiyyatlıdır ki, indi də 
dünyanın istənilən ölkəsində oxunarkən bəşəri duyğuların yetkin 
ifadəsi olduğu görünür, bilinir. Hər şeydən öncə, Nizami Gəncə-
vi Azərbaycan ruhunun, mənəviyyatının bənzərsiz bəşəri ifadə-
çisi, çağından yüksək yaradıcı hadisə kimi diqqəti çəkir. 

Nizaminin “Yeddi gözəl” poemasına daxil olan “Xeyir və 
Şər” hekayəsindəki Xeyir və Şər obrazlarının mifoloji qaynağını 
araşdırdırmaq çağımız və bundan sonrakı dönəm üçün olduqca 



176 
 

gərəklidir. Ona görə ki, Nizaminin ulusallığının tam, hərtərəfli 
sübutu bu mifoloji açarla bağlıdır.  

Xəlqi düşüncədən gələn, folklorda obrazlaşan Xeyir və Şər 
ideyaları indi də dünya dinlərinin, fəlsəfi düşüncəsinin özülündə 
durur. Nədən bu ideya belə aparıcıdır? Ona görə ki, insan özünü 
anlayandan dünyanın mahiyyətində bu iki ideyanın durduğuna 
inanılıb. Bu ideya Zərdüştün “Avesta”sında mənalandırılıb. Əs-
lində, dünya dinlərinin, fəlsəfələrinin Xeyir və Şər ideyalarından 
yaradıcı bəhrələnməsi və ifadəsi “Avesta”dan başlayır.  

E.Əlibəyzadə “Bilqamıs”dan fərqli olaraq “Avesta”nın ke-
çib gəldiyi yolun daha mürəkkəb, daha keşməkeşli olduğunu bil-
dirir: “Avesta” əldən-ələ düşüb, çox xalqlara təsir edib, onların 
həyatına, məişətinə keçib. Hər xalq onu istəyinə uyğun mənim-
səyib, yozub, dəyişdirib. Buna görə də “Avesta” əsl ruhunu, 
ilkinliyini, qədimliyini, xəlqi milli mənsubiyyətini çətinliklə qo-
ruya bilib. Nizaminin tarixi taleyi də “Bilqamıs” və “Avesta”nın 
taleyinə bənzəyir. Bu gün belə bəzi tədqiqatçılar fars dilində 
yazdığı üçün Nizamini fars şairi sayır, İran ədəbiyyatına daxil 
edirlər. Ancaq ağlımızın və ruhumuzun məntiqi başqa şey deyir: 
Nizaminin yazı dili fars dili olsa da, ana dili türk dilidir. Yəni 
Nizami əsərlərini farsca yazsa da, ruhu türk ruhudur, mənəvi 
dünyası türk dünyasıdır. Nizami farsofil Azərbaycan hökmdarla-
rının arzusuna “qulluq göstərməyə”, fars dilində yazmağa 
məcbur olmuşdu. Zamanla, şəraitlə bağlı Zərdüşt ideyaları və 
ümumən maqlar da fars imperiyasına xidmət göstərmək məcbu-
riyyətində qalmışdılar” (5, 5). 

Nağıllarda Xeyir və Şər obrazları var, kökü qədim xəlqi 
düşüncəmizdən gəlir. Nağılçılıqda bu və ya başqa gözəl istəyin 
gerçəkləşməsi üçün qəhrəman tələb olunur, ondan umulan tələb-
lər var. Hər şeydən öncə, qəhrəman düşüncə yiyəsidir. Qəhrə-
manın obrazını ağılda, düşüncədə xalq ruhuna uyğun olaraq 
söyləyici yaradır, yaşadır. Ənənə beləcə qırılmır. Bu obraz Mə-
likməmməddirmi, Nərbaladırmı, Cırtdandırmı? Hər birində nağıl 
qəhrəmanının çox, ya bütün cəhətləri var. Nağıl düşüncəsi qəh-



177 
 

rəmanın istər-istəməz çətinliyi aşmasını tələb edir. “Məlikməm-
mədin nağılı”nda Məlikməmməd quyudan çıxmaq üçün çalışır: 
qəhrəman, ya da yarımqəhrəman olduğunu sübut etməlidir. Nə 
qədər ki Məlikməmməd özünü qəhrəman olaraq sübut etməyib, 
onun haqqında təsəvvürümüz tam deyil. Xalq düşüncəsində qəh-
rəmandan bütövlük umulur. Nağıl düşüncəsində yarımçıq qəhrə-
man mahiyyətcə yalançı qəhrəmandır. Nağıl dünyasında qəhrə-
man gedişatın düzənini dəyişir. 

Nağıllarda Xeyir və Şər ideyalarının bir-biriylə döyüşünün 
şahidi oluruq. Xeyir işığı, Şər qaranlığı təmsil edir. Nə qədər 
qatı olsa da, qaranlığın yarılacağına nağıllarda qəti inam var. 
Nağıllarda bütöv qəhrəman doğruçu, tərəddüdsüz, yəni qətiyyət-
li, yarımçıq qəhrəman yalançı, tərəddüdlü, yəni qətiyyətsizdir. 
Azərbaycan nağıllarında əsl qəhrəman tilsimi qırır, çətinlikləri 
aşır, səadətə yetir, yetirir. 

Nağıl düşüncəsi şübhəsiz, öncədir. Ancaq Zərdüşt tərəfin-
dən “Avesta”da Xeyir və Şər ideyalarının mənalandırılması na-
ğıllarımızdakı bu əsas yönün söyləyici ağlında, yaddaşında 
cilalanmasına səbəb olub. Ümumiyyətlə, bu və ya başqa folklor 
janrında az-çox dərəcədə Xeyir və Şər ideyalarının ifadəsini gör-
mək olur. Azərbaycan folklorunda bu ideyaların müəyyən hal-
larda dərinlərə çəkilməsinin, başqa biçimlərdə aşkarlanmasının 
səbəbi qədim tanrıçılıq, sonradan Zərdüştçülük ideyalarından əl 
çəkilməsi, bu təsəvvürlərin, ümumiyyətlə, dünyabaxışların yeri-
ni islam diniylə bağlı təsəvvürlərin tutmasıdır.  

Azərbaycan muğamlarında Xeyir obrazı var. Bu, ardıcıl ola-
raq özüylə döyüşən, daxilən təkmilləşən, kamilləşən Xeyir 
xilaskarlığını təsdiq edən, Şərdən arınan kamil insandır. Azər-
baycan muğamlarında insanın Şərdən arınması, bütövləşməsi 
xətti aydınca görünür, bilinir. Bütövlüyə yetən kamiilləşəndir, 
yarımçıqlıqdan qurtarandır. Muğamların hamısında bu yön var, 
ayrıca olaraq “Çahargah” dəstgahında – sonda (“Mənsuriy-
yə”də) tam mənəvi təmizlənməni müşahidə edirik.  

Deməli, xəlqi düşüncəmizdə obrazlaşan Xeyir və Şər ideya-



178 
 

larının ifadəsi ardıcıl olaraq əhvalımızda özünü göstərir. Hissin, 
duyğunun inkişafı Xeyirə doğrudur, Şərə deyil. Belə bir möh-
təşəm özül (təməl) ideya xalq olaraq ruhumuzu yönləndirir, hər 
cür çətinliklərdən qurtulmağa bizə kömək edir.  

Azərbaycan Sazında Xeyir obrazı varmı? Əlbəttə, var. 
Azərbaycan muğamlarında izlədiyimiz daxilən (içdən) təmizlən-
mə yönü özünü Sazda (Aşıq sənətində) Tanrıçılığın yenilməz 
ifadəsi səviyyəsində göstərir.  

Sazın səsi əslində obrazlı desək, Xeyirin səsidir. İnsan tə-
biətdəki səsləri kəşf edir, yönləndirir, mənalandırır. O deməkdir 
ki, bəşər əlvanlığının ifadəsi olan hər bir xalqın Xeyir və Şər 
ideyalarının ömründə ifadəsi ilə bağlı yanaşması var. Şişirtmə-
dən demək olar, xalqımızın bu ideyalarla bağlı yanaşması daha 
dərin, yetkin özünüifadəyə əsaslanır. Fəlsəfi poeziyada, musiqi-
də, incəsənətin müəyyən sahələrindəki özünüifadəmiz buna par-
laq örnək ola bilər.  

Bəs Tanrıçılıq-Zərdüştçülük birliyi varmı, varsa, özünü necə 
göstərib?  

Tanrıçılıq – qədim türk düşüncəsinin ifadəsi olub, əcdad 
düşüncəsində kutsal (müqəddəs) sayılan hər şeyin (Göy (Səma) 
Ağac, Su, Yel, Dağ, Od və s.) tanrılaşdırılmasıdır. Türk düşün-
cəsində ilahilik insaniliklə təndir. Əgər Tanrıçılıq olmasaydı, 
Zərdüştçülük də olmayacaqdı. Mahiyyətcə Zərdüştçülük Tanrı-
çılığın davamıdır. Gerçəkdir ki, Zərdüştçülük dünyabaxış olaraq 
çoxlu təhriflərə məruz qalıb. Ancaq bütün bunlara baxmayaraq 
Zərdüştçülük mahiyyətini qoruyub saxlaya bilib.  

Novruz düşüncəsi özündə Xeyir və Şər ideyalarının yaşarılı-
ğını aydınca göstərir. Təbiətin halında, həyatın gedişində möv-
cud olan ikili durum qədim insanları düşündürüb. İşıq-qaranlıq, 
isti-soyuq, məhsuldarlıq-qıtlıq və s. kimi bir-birinə zidd olan 
gerçəklik halları belə bir qənaət formalaşdırıb ki, bunların baş 
verməsi insandan asılı olmadığı dərəcədə çıxış yolu tapmaq 
ondan asılıdır. Əcdad inanıb ki, qaranlıq nə qədər qatı olsa da, 
işıq onu yaracaq. Başqa tərəfdən, çillələrin müddətinin yaza 



179 
 

doğru azalması, əcdad düşüncəsində soyuğun (qışın) Şər, istili-
yin (yazın) Xeyir obrazında canlandırılması xəlqi düşüncənin 
qədimliyini, müdrikliyini göstərir.  

Xeyir və Şər: İdeyadan Obrazlaşdırmaya...  
Xeyir və Şər ideyasının obrazlaşdırılmasına Zərdüştün 

“Avesta”sında rast gəlirik. Xeyir obrazında Hürmüzd, Şər obra-
zında isə Əhrimən çıxış edir. İdeyanın obrazlaşdırılmasının dün-
yabaxışından bədiyyata – poeziyaya gəlməsinin ən gözəl örnəyi 
isə Nizami yaradıcılığıdır. Ümumiyyətlə, Nizami yaradıcılığında 
Zərdüşt ideyalarının ifadəsinə çox rast gəlirik.  

Bu haqda ayrıca tədqiqat aparmış “Nizami yaradıcılığında 
Zərdüştilik” kitabının müəllifi İbrahim Quliyev Nizami Gən-
cəvinin Zərdüştilikdən qaynaqlanma mənbələrini, şairin bu dinin 
əsas prinsiplərinə münasibətini, bunların dünyagörüşündə necə 
ifadə olunduğunu izah etməyə çalışır, şairin poemalarındakı sü-
jetlərin əsas hissəsinin Sasani dövrünün hakim dini olmuş zər-
düştiliklə, onun mənəvi-əxlaq dəyərləri, ictimai ədalət prinsipi, 
dünyagörüşü ilə yaxından bağlılığına diqqət çəkir: “Buna görə 
də sənətkarın qəhrəmanlarının yaşadığı mühitə, ictimai-siyasi 
sistemə münasibətini bildirən fikir və ricətlərinin çoxu zərdüşti-
lik terminologiyası ilə ifadə olunub (4, 7).  

Nizaminin Zərdüşt ideyalarına əsərlərində bu dərəcədə 
geniş yer verməsinin səbəbi nədir? Nizaminin türklüyü danıl-
mazdır, Azərbaycan alimlərinin bu yöndə tədqiqatları var, son 
illərdə bu məsələ daha geniş xarakter almaqdadır. Yəni Nizami 
yaradıcılığında Zərdüşt ideyalarına geniş yer verilməsi dahi 
şairimizin fars düşüncəsinə meyillənməsi ilə izah oluna bilməz, 
bu, mümkünsüzdür. Düzdür, tədqiqatçılar Nizaminin bəşər mə-
dəniyyətindən soraq verən bütün dünyabaxışlara əsərlərində 
bərabər səviyyədə meydan verdiyini vurğulayırlar. Ancaq Zər-
düştlük ideyalarına meyillilik istər-istəməz maraq doğurduğun-
dan, bu məsələnin üzərindən saymazyana keçmək olmur.  

Bəkir Nəbiyev və Teymur Kərimli yazırlar: “Dünya xalqla-
rının ədəbiyyatları içərisində Azərbaycan xalqının ədəbiyyatı 



180 
 

həmişə öz zənginliyi və humanist ideyalarının vüsəti ilə seçilmiş 
və bu seçimlik indi də davam etməkdədir. Azərbaycan ədəbi-
fəlsəfi təfəkkürü bəşər mədəniyyəti xəzinəsinə ilk peyğəmbəri – 
Zərdüştü və onun sistemli bədii-fəlsəfi dünyagörüşünü özündə 
əks etdirən “Avesta”nı bəxş etmişdir” (1, 8).  

Zərdüştilik dininin simvol və rəmzləri, ayin və mərasimləri, 
etik-əxlaqi normaları, istilah və terminləri, o cümlədən Zərdüşt 
haqqında rəvayət və əhvalatlar əsasən dörd yolla Nizami əsərlə-
rinə daxil olub: Nizaminin özünün birbaşa zərdüştilik ədəbiyya-
tına və “Avesta”ya müraciət etməsi yolu ilə; Nizaminin müraciət 
etdiyi mövzular, hadisə, rəvayət, mifoloji hekayətlər vasitəsilə; 
əsərlərində Zərdüştiliyin təsiri və izləri açıqca sezilən qədim 
filosofların fikir və ideyaları barədə danışarkən və onların əsərlə-
rini şərh edərkən Nizami istər-istəməz zərdüştiliyə gedib çıxması; 
islam dini vasitəsi ilə; Nizaminin zərdüştiliklə tanışliığı, bu təlimi 
hansı mənbədən oxuması və yaxud birbaşa zərdüştiliklə bağlı 
ədəbiyyatla tanış olub-olmaması, onun ayin və mərasimləri, 
rəmzləri haqqında nə dərəcədə məlumatlı olması barədə əldə 
dəqiq informasiya olmadığından, fərqli mülahizələr irəli 
sürülməkdədir. Bir çox tədqiqatçılar isə ümumiyyətlə, bu məsələ-
nin üzərindən sükutla keçərək şairin bir çox dillərdə olan mə-
xəzlərdən istifadə etdiyini bildirsələr də, konkret olaraq zərdüş-
tilik ədəbiyyatının və bu ədəbiyyatın yazıldığı dilin adını 
çəkməmişlər. Burada ilkin səbəb ola bilsin ki, Nizami Gəncəvinin 
islama xüsusi münasibəti və o zamanın tədris müəssisələrində 
zərdüştilik ədəbiyyatına müdriklik ədəbiyyatı kimi yanaşılması 
tədqiqatçılara birmənalı nəticə çıxarmağa imkan verməyib (4, 53).  

Qiyasəddin Qeybullanın da fikirləri məntiqi cəhətdən diqqət 
çəkir. Gəncənin uzun zaman atəşpərəstlərin baş od məbədinin 
yerləşdiyi məkan olduğunu yazan alim bildirir ki, maqlar odpə-
rəst idilər, halbuki farslar heç vaxt odpərəst olmayıblar. Erkən 
orta əsrlərdə odpərəstliyin vətəni Atropatena idi və baş od məbə-
di də Atropatenanın paytaxtı Gəncə şəhərində yerləşirdi (5, 145). 

Asif Ata “Avesta”nı işıqpərəstlik, mənəvi təmizlik ünvanı 



181 
 

sayır, ayrıca vurğulayır ki, od “Avesta”da işıq rəmzidir, qaranlığa 
qarşı işıqdır. “Avesta” Əhrimənə qarşı Hürmüzd işığıdır, çirkə 
qarşı təmizlikdir – təmizlənmə, işıqlanma təlimidir. İlkin Xeyir-
Şər döyüşüdür, təzadlar münaqişəsidir, peyğəmbərlik vəhyidir, 
fəlsəfi idrakdır, ruhani bədiiyyatdır, Buddadan əvvəldir, Platondan 
əvvəldir, Şərqçiliyin əzəli mahiyyətidir, müqəddəs nikbinlikdir. 
“Avesta” Midiya mədəniyyətinin zirvəsidir, midiyalılar Şumer 
mədəniyyətinin davamıdır, “Avesta”nı Zərdüşt yaradıb – Şumer 
ənənələri əsasında; şumerlilər – turanlılar, türklərdir...” (5, 3).  

Bəs Zərdüştlüyün mahiyyətini fəlsəfi cəhətdən necə ifadə 
etmək olar? “Təmiz söz, təmiz fikir, təmiz əməl” ideyasının ma-
hiyyətcə türk ruhuna xas olduğu aydınca görünmürmü? A.Atanın 
fikrincə, Zərdüştçülükdə Hürmüzd işığıyla Əhrimən qaranlığı 
arasında döyüş var; İşıq Allahı – Hürmüzd Qaranlıq Allahı – Əh-
rimənlə yerdə, göydə döyüşür, insanın daxilində – fikirdə, duyğu-
da, iradədə, əməldə döyüşür. Dinlərin hamısı Xeyir-Şər təzadı 
əsasında qurulub. Xeyir-Şər təzadı Hürmüzd-Əhrimən ikiliyinin 
təzahürüdür. Dini ikiliyin (dualizmin) canı Zərdüştçülükdür. Din-
lər xilaskarlıq – messiyaçılıq ideyası əsasında qurulub. Messiyalar 
– dini xilaskarlar – Hürmüzd çeşidləridir. Buddaçılığın əsası daxili 
təmizlik ideyasıdır – imtina vasitəsiylə ruhu ram etməkdir. Bu 
ideya Zərdüştün təmizlik yolunun davamıdır: ifrat davamıdır, 
istəklərin inkarıdır – ancaq Zərdüştlə qırılmaz tellərlə bağlıdır.  

Zərdüşt Midiyalıdır, Midiyanındır – Azərbaycanlıdır, Azər-
baycanındır. Yeni eradan əvvəl VI əsrdə indiki Güney Azərbay-
canda yaşayıb. Zərdüşt – Azərbaycanındır, Şərqindir, Dünyanın-
dır (10). 

“Yeddi gözəl”ə daxil olan “Xeyir və Şər” hekayəsinin nə-
zərdən keçirilməsi göstərir ki, burada Xeyir və Şər ideyaları 
Nizami görümündə dahiyanə şəkildə obrazlaşdırılıb, ayrı-ayrı 
şəxslər kimi təqdim olunurlar. Folklordan – xalq düşüncəsindən 
gələn, xeyirə rəğbət, pisə nifrət duyğusunun ifadəsini burada 
bütün aydınlığı ilə görürük.  

Azərbaycan folklorunda xeyirxahlıq, fədakarlıq kimi cəhət-



182 
 

lər daim diqqəti cəlb edir, habelə xəyanət, alçaqlıq kimi cəhətlər 
yamanlanır. Nizami yaradıcılığında Xeyir və Şər ideyalarının 
ifadəsi ilkin mifoloji düşüncədən qaynaqlanır, onun misilsiz 
bədiiyyatında insan obrazlarında yetkin təcəssümünü tapır.  

Ümumiyyətlə, şarin irsində Xeyir və Şər ideyalarının ifadəsi 
yaradıcılığından qırmızı xətt kimi keçsə də, bunun ən bariz 
ifadəsini “Yeddi gözəl” poemasındakı “Xeyir və Şər” mənzum 
hekayəsində görürük. 

Hekayəti çinli qız söyləyir. İki cavan yola çıxır, yol yoldaşı 
olurlar. Birinin adı Xeyir, o birininki isə Şərdir. Bunların hər biri 
adlarına uyğun əməl yiyələridir. Nizami nədən iki bir-birinə əks 
surəti yanaşı qoyur? Təbiətin, həyatın gedişində ardıcıl müşahi-
də etdiyimiz əksliklərin insan obrazları olaraq yol yoldaşlığı 
oxucu üçün maraqlıdır. Nizami özünəqədərki mifoloji düşüncə-
dən gələn, ictimai düşüncədə obrazlaşan bu ideyaları canlandırır, 
bədiyyatla onlara nəfəs verir, şəxsləndirir. Bu, maraqlı, gərəkli 
tapıntıdır. Zahirən bugünkü ədəbi düşüncə üçün arxaik sayıla 
bilər, ancaq Nizami görümü, ifadəsi sübut edir ki, insanlığın 
bədii zövqünün mayasında bu kimi ibrətamiz, ruh tərbiyəsinə 
xidmət edən mövzular dayanmalıdır. Nizami ölçüsü insanlığın 
arzularına, yaradıcı xəyallarına tam cavab verir. 

Xeyir obrazı insanlara inanan, xeyirxah, həm də “çətin günü 
düşünməyən” kimi təqdim olunur. Şər isə əksinə, bildiyini de-
məyən, təhlükəni gizlədən, bic, yamanlayıcıdır:  

Şər yaxşı bilirdi yolu uzaqdır,  
Susuz xarabadır, xeyli quraqdır.  
Xəlvəti məşkinə su doldurub Şər  
Dürr kimi gizlədi, vermədi xəbər.  
Xeyir: – Yəqin yolda su var – deyirdi,  
Hər tərəf susuzdu, o bilməyirdi (6, 226). 

Burada obrazların əksliyi hər birinin daxili aləmini açmaq 
üçün gözəl imkan yaradır. Şərsiz Xeyirli insan varmı, mümkündür-
mü? Yaxud şərlə yoğurulmuş insanda xeyir adına balaca bir nişanə 
belə yoxdurmu? Nizaminin obrazları xalq ruhunun yetkin ifadəsi 



183 
 

kimi meydana çıxır. Bu obrazların şəxsində yüksək bədiyyat 
səviyyəsində Xeyir obrazında xeyirliyin, Şər obrazında isə şərliyin 
nədən ibarət olduğu görünür, bilinir. Əlbəttə, burada ideallaşdırma, 
obrazların halı, nə danışmaları, situasiyalar, hətta hansı xalqın 
qızının bu hekayəti söyləməsi Nizami xəyalının məhsuludur.  

Ümumiyyətlə, bu mənəvi tablo Nizaminin yaratdığıdır: kö-
kü Azərbaycan-türk düşüncəsindən gəlsə də, Nizaminin yaratdı-
ğı Xeyir, Şər obrazlarıdır. Habelə burada biz Nizaminin ulusal 
qaynaqdan gücünü aldığı bəşəriliyini də aydınca görə bilirik.  

Hekayə Nizaminin Xeyir obrazının Xeyirliyini, Şər obrazı-
nın da Şərliyini axıra kimi ifadə etməsiylə yadda qalır. Bu, 
Azərbaycan-türk folklorunda, mifoloji düşüncəsində yaşayan 
ulusal məntiqi yadımıza salır. Xalq düşüncəsində Xeyir axıracan 
Xeyirdir, Şər axıracan Şərdir. Xalq düşüncəsi yarımçıq xeyri xe-
yir saymır, eləcə də özünü Xeyir kimi göstərən Şərin şirin dilinə 
aldanmır.  

Nizaminin düşüncəsində Şərin şirin dilinə aldanmaq olmaz, 
Şər Xeyir ola bilməz. Təbiidir, materialistik düşüncədə Şərin 
Xeyirə, Xeyirin Şərə keçməsi “əsaslandırılsa” da məntiq yerini 
almır. Nizaminin məntiqi isə xalq düşüncəsindən güc alır, bu 
səbəbdən də insanlığa uyğun sayılır. 

Gözü çıxarılan Xeyir işıqlı dünyaya həsrət qalır. Bu, “Mə-
likməmməd” nağılındakı qəhrəmanın qaranlıq dünyaya düşməsi 
motivi ilə üst-üstə düşür. Qaranlıq qatılaşır, Xeyir üçün haradasa 
çıxış yolu yoxdur. Ancaq bəxti üzünə gülür, sehrli ağacın 
yarpağı gözünə məlhəm olur. Burada əcdad düşüncəsində ağaca 
olan mifik inam özünü göstərir.  

Şər şərliyini axıracan göstərsə də Xeyiri məhv edə bilmir:  
Sevindi: “Əssə də – dedi – sərt külək,  
Xələl görməyibdir bu gözəl çiçək.  
O mələk xislətin oldular agah 
Şər nələr başına gətirmişdir ah (6, 233).  

Nizami göstərir ki, Xeyirə hər yerdə ehtiyac var, onsuz in-
sanların həyatı bir heç olar.  



184 
 

Əslində Xeyir dünyanın mahiyyətindədir, ona görə də yox 
olmur. Şər isə zaman-zaman nə qədər güclü görünsə də, dün-
yanın gedişindədir, Xeyir kimi güclü deyil. Nizami Xeyir-Şər 
təzadının mahiyyətini incəliyinə kimi anlayır, bədiyyatının gü-
cüylə aydın, anlaşıqlı şəkildə ideyalar arasındakı təzadı çatdırır.  

Xeyirin varidat sahibi olması, üç gözəlin vüsalına yetməsi, ha-
kimiyyətə yiyələnməsi Nizaminin ideal insan obrazına uyğundur. 
Burada artıq Nizami idealının bədiyyatda var olmasının gerçəkliyi 
görünür. Xeyirin sonda Şərə qıya bilməməsi Nizaminin dünya, 
həyat gedişatını dərindən duyduğunu göstərir. Şər obraz kimi 
öldürülsə də, yenə var. Yəni ağılda, duyğuda Şərlə döyüş onun 
gerçəklikdən tamamilə silinməsi anlamına gəlmir. Ancaq 
bədiyyatda bu, mümkündür. Nizami bu həqiqəti fitrətən duyduğu, 
anladığı dərəcədə bədiyyatında üstünlüyü təbii olaraq Xeyirə verir.  

Sonuc. Nizami yaradıcılığında Xeyir və Şər ideyalarının 
ifadəsi yüksək bədiyyatçılıq səviyyəsindədir. Folklorumuzdakı 
ilkin mifoloji düşüncədən “Avesta”ya qədərki inkişaf prosesi 
Xeyir və Şər obrazlarının xəlqi düşüncə, xəlqi dünyabaxış səviy-
yəsində yol getdiyini göstərir. Bu prosesdə Tanrıçılıq-Zərdüşt-
çülük xəttinin üzvi bağlılığı, ideya uyğunluğu, birxətliliyi prob-
lem mövzunun ayrıca öyrənilməsinin gərəkliyini şərtləndirir.  

Nizami Gəncəvinin yaradıcılığında (konkret olaraq “Yeddi 
gözəl” poemasındakı “Xeyir və Şər” mənzum hekayəsi əsasın-
da) Xeyir və Şər ideyalarının obrazlaşdırılması şairin mövzuya 
fitrətən, təbii şəkildə ulusal məntiqlə yanaşdığını göstərir. Belə 
ki, obrazların daxili aləminin ifadəsi türk xalqının xarakterinə, 
düşüncəsinə uyğun açılır, mifoloji düşüncədən bədiyyatadək 
gerçəkləşən idrak yolu Nizami ruhuna kənar təsirlərin (bilgilə-
rin) diktəedici rolunun olmadığını sübut edir.  

 
QAYNAQLAR 

1. Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. I cild. Bakı: Elm, 2004 
2.Azərbaycan ruhunun zəngin ifadəsi. 

www.anl.az/down/meqale/xalqcebhesi/2016/iyun/494905.htm  



185 
 

3. Q.Ramazan.Nizami poeziyasında məkan, zaman və kəmiyyət 
vəhdəti: dini-mifoloji düşüncə kontekstində. Nizami Gəncəvi və 
folklor. Bakı: “Nurlan”, 2013, s. 16-36 

4. Quliyev İ. Nizami yaradıcılığında Zərdüştilik. Bakı: Mütərcim, 
2018, 176 s. 

5. Elməddin Əlibəyzadə. Avesta Azərbaycan xalqının mənəvi 
mədəniyyət tarixidir. Bakı: 2005, 240 s.  

6. Nizami Gəncəvi. Yeddi gözəl. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 2004, 
336 səh. “Xeyir ilə Şərin hekayəti”, s. 225-244  

7. Nizami Gəncəvi. Lirika. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 2004, 160 s.  
8. Nizami Gəncəvi və folklor, Bakı: “Nurlan”, 2013, 214 s. 
9. Rzasoy S. Nizami Gəncəvinin milli və ədəbi kimliyi haqqında. 

Nizami Gəncəvi və folklor. Bakı: “Nurlan”, 2013, s. 6-16  
10.Nizami Gəncəvi Azərbaycan şairidir. 

www.anl.az/down/meqale/xalqcebhesi/2017/oktyabr/559039.htm.  



186 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ İRSİNDƏ MULTİKULTURAL 
DƏYƏRLƏR 

 

THE MULTICULTURAL VALUES IN THE HERITAGE 
OF NIZAMI GANJAVI 

 

МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛЬНЫЕ ЦЕННОСТИ 
В НАСЛЕДИИ НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ  

 
Elnur HƏSƏNOV 

Tarix üzrə fəlsəfə doktoru, baş mütəxəssis 
AMEA-nın Gəncə Bölməsinin Diyarşünaslıq İnstitutu 

el-hasanov@mail.ru  
 
Summary 
In this scientific work, on the basis of examples, has been 

investigated the reflection of both national and spiritual values and 
universal human ideas in the work of the great Azerbaijani thinker and 
poet Nizami Ganjavi. Thanks to the scientific study of the samples of 
the folklore of our nation, related to the historical roots and spiritual 
values, it was revealed that, the centuries-old multicultural traditions 
of our people are embodied in the heritage of Sheikh Nizami. 

Key words: Sheikh Nizami, national and spiritual values, 
universal ideas, Azerbaijan, folklore, Ganja 

 
Резюме 
В научном труде на основе примеров исследуется отражение 

как национально-духовных ценностей, так и общечеловеческих 
идей в творчестве великого Азербайджанского мыслителя и поэта 
Низами Гянджеви. Благодаря научному изучению образцов 
фольклора нашего народа, относящихся к историческим корням и 
духовным ценностям, было выявлено, что многовековые мульти-
культуральные традиции нашего народа воплощены в наследии 
шейха Низами. 

Ключевые слова: Шейх Низами, национально-духовные 
ценности, общечеловеческие идеи, Азербайджан, фольклор, Гянджа 



187 
 

Nizami Gəncəvi irsində xalq hikməti səmavi hökmlərlə bir-
ləşərək, fəlsəfi təlimə çevrilir. Şeyx Nizaminin səpdiyi dən artıq 
adi dən deyil, hikmət dənidir. Dahi şair inanır ki, bir gün bu hik-
mət dəni göyərəcək, hamı onu əkənə rəhmət söyləyəcək: 

Hikmət dəni səpdim ki, vəfa dəni cücərsin, 
Hamı alqış oxuyub bir gün barını dərsin (5, 48).     

Nizami Gəncəvi hər şeydən əvvəl ilahi şairdir. Bu şairin 
ruhu türk ruhudur. Saysız-hesabsız xalq yaradıcılığı çeşməsin-
dən su içən Nizami folklor örnəklərini elə ustalıqla, elə incəliklə 
dəyişir ki, sözün ruhu belə incimir, əksinə daha da cilalanaraq 
sənət möcüzəsinə çevrilir: 

Əkin-səpin üstündə suyumuz boldu bizim, 
Qismətimiz gül əkib, vay dərmək oldu bizim.    

“Gül əkib vay dərmək” xalqdan gələn ifadədir. Bir ağıya 
nəzər salaq: 

Vay dərdim, 
Vay dərmanım, vay dərdim. 
El gül əkdi, gül dərdi, 
Mən gül əkdim, vay dərdim (1, 4). 

Gülmək sözünün kökündə “gül” dayanır. İnsan güləndə gö-
zəlləşir. El arasında belə deyirlər: “Elə bil üzündə güllər açıb”. 
Dərd sözü ilə dərmək bir-birinə yaxındır. Cinas qafiyələr üzə-
rində qurulan bu bayatıda da gül dərmək həqiqi mənada, vay 
dərmək isə məcazi mənada işlənmişdir. Nizami Gəncəvidə də 
eynilə belədir. 

Dahi sənətkarın ustalığı ondadır ki, folklordan gələn hikməti 
olduğu kimi saxlamaqla yanaşı onu yeni çalarlarla zənginləşdirir: 

Halal zəhmət itməyib, əlləşmək deyil eyib, 
Tanrı: “Səndən hərəkət, məndən bərəkət”, – deyib  

(4, 9139). 
Bu gün də dilimizdə işlənməkdə olan: “Allah deyər: “Sən-

dən hərəkət, məndən bərəkət”, – atalar sözü mənanı daha da 
qüvvətli ifadə etməyə imkan verir. 

Ölməz şairimiz bəzən iki qoşa misranın hər ikisini atalar 



188 
 

sözü üzərində qurur: 
El gücü sel gücüdür, hər an çəkin bu seldən, 
Yataqda da can alar qisas oxu əzəldən.      

Atalar sözünə nəzər salaq: “El gücü, sel gücü”, “Qisas qiya-
mətə qalmaz”, “Buynuzlu qoçun qisası buynuzlu qoçda qal-
maz”, “Nahaq qan yerdə qalmaz” və s. 

Nizami Gəncəvi fəlsəfi fikirlərini söyləyərkən müxtəlif qaynaq-
lara, tarixi hadisələrə müraciət edir. Lakin hər zaman məlum olanları 
eynilə vermək niyyətində olmayan dahi şairimiz yeri gəldikcə onları 
özünəməxsus şəkildə dəyişdirməklə daha da kamilləşdirir: 

Dişbatmaz, qupquruca daş kimi bir buğdanı, 
Tamahlanıb yeyəndə ağıl, düşüncə hanı? 
O zamandan ki bəşər buğda dəni yeyəndir, 
Buğda açıb ağzını: “Yeyim səni”, – deyəndir (5, 59).    

Əfsanəyə görə, Adəm atamız və Həvva nənəmiz buğda ye-
diyinə görə Cənnətdən qovuldu. Bəzi əfsanələrdə isə buğda əvə-
zinə almanın adı çəkilir. 

Azərbaycan folklorunda buğda ilə bağlı atalar sözünə diqqət 
yetirək: “Buğdanın qarnı yarıqdı”, “Buğda yeyib cənnətdən çıxıb”. 

Nizami Gəncəvi insan qəlbini buğda ilə müqayisə etməklə 
qüvvətli təşbeh yaradır: 

Buğdanın həsrətindən od tutub yandı bağrı, 
Qəlbini buğda kimi yarı böldü bu ağrı (5, 62). 

Buğdanın həsrətindən od tutub yanan bəşərin qəlbi buğda 
kimi yarı bölündü. İnsan təbiətindəki ikilik o zamandan yarandı. 
Bir tərəfdə Xeyir, o biri tərəfdə şər yuva saldı. El arasında: “Xə-
mir yeyənin fağırı olmaz”, – deyildi. Nizami Gəncəvi buğda ye-
yən bəşəri qınadı. Çünki insan buğdanı yediyi kimi buğda da 
insanı yedi. Tamah ilahi duyğuları məhv etməyə başladı. 

Nizami Gəncəvi qələmində adi həyati hadisələr hikmətə 
çevrilərək ilahi dəyər qazanır, sözün məna tutumu isə qat-qat 
artmaqla sonsuzluğa qədər uzanır və əbədiyyətə qovuşur: 

Məslək əri həmdəmdi mələklərin özüylə, 
Yumurtaya can verər tısbağa öz gözüylə (6, 117-118).  



189 
 

Azərbaycan atalar sözündə isə belədir: “Tısbağa yumurtası-
nı gözüylə qızdırar”. Bu, həqiqətdir. Yumurtasını uzaq məsafəyə 
qoyan tısbağa onu gözü ilə qızdırır. 

Nizami Gəncəvidə məqsəd atalar sözünü eynilə vermək de-
yil. Ataların dediyi şairin sözünü təsdiqləyən vasitədir. Dahi sə-
nətkarımız demək istəyir ki, Tanrı ilə bağlılığı güclü olan insan-
larda səmavi əlaqələr olur. Bu halda mələklər belə insanın həm-
dəminə çevrilərək ona yardım edir. Məhz buna görə də Nizami-
nin söz qılıncı heç zaman kəsərdən düşmür. Kimsə o qılıncın 
qabağında duruş gətirə bilməz: 

Nizami qılıncına dözməz nə baş, nə bədən, 
Ovxarı köhnəlsə də düşməyibdir kəsərdən.  

Nizami Gəncəvi söz pərdəsində kimsənin çala bilmədiyi 
ilahi havalar çaldı. Ona görə də dünyanın dar hücrəsinə sığmadı, 
göylərdə daha geniş, daha gözəl qəsri quruldu: 

Kim ki söz pərdəsində çalar gözəl havalar, 
Dünya ona dar hücrə, daha geniş qəsri var.    

“Dünya başıma dar gəldi”, “Məni aftafanın gen yerindən 
saldı, darından çıxartdı” kimi xalq ifadələri bu gün də dilimizdə 
yaşamaqdadır. “İncil”də də dar qapı və genişqapı haqqında 
fikirlər var (4, 9137). 

Hikmət xəzinələri sonsuzdur. Amma o xəzinələri açanlar 
çox azdır. Həmin xəzinələrin açarı şairlərin əlindədir: 

Xəznələr açmaq üçün açar gərəkdir, açar,  
Açılmaz xəznələri şairlər sözlə açar.    

Xalq hikmətində söz zər sayılır: “Zər qədrini zərgər bilər”, 
“Zər zərə yapışar”, “Söz sözü çəkər, arşın bezi”. Sözlər arasın-
dakı məntiqi əlaqə hikməti yaratdı. Tapmaca da hikmətdir. Bir-
birindən ayrı düşmüş zərlər-zərrəciklər tapmacada birləşir: 

Zər zərə yapışdı, 
Zər divara yapışdı. 
Zərgər oğlu gəlməmiş 
Zər divardan qopmadı. 
Açması: qıfıl, açar (5, 60).  



190 
 

İstər kiçik hekayətlərdə, istərsə də irihəcmli əsərlərində Niza-
mi Gəncəvi özünəməxsus yolla gedərək xalq hikmətini ilahi kitab-
lardakı səmavi hökmlərlə birləşdirir. Bütün dinlər, bütün xalqların 
adət-ənənələri, etnoqrafiyası bu parlaq güzgüdə əks olunur. Elə 
buna görədir ki, hamı Nizami Gəncəvini özünün şairi hesab edir. 

Payızın təsvirində dahi şairimiz saralmış yarpaqları cuhut 
gözəlləri, suların parıltısını isə Musa peyğəmbərin əlləri ilə mü-
qayisə edərək qüvvətli bir təşbih yaradır: 

Bağ sarı paltar geydi cuhut gözəlləritək, 
Sular şölə saçırdı Musanın əlləritək.    

İnsan ağlının dərk edə bilmədiyi elə hadisələr var ki, xalq 
ona “vurulmaq” – deyir. Vurulmaq iki mənadadır: birisi kiməsə 
vurulmaq, o biri vurğun vurması. Adətən vurğun vurması qarğış 
kimi işlədilir: “Səni görüm vurğun vursun!” (5, 51-52). 

Nizami Gəncəvidə vurğun vurmağı bir neçə mənada işlənir: 
Ağıl vurğun vurmuştək vuruldu öz yarına, 
Dəmir zəncir vuruldu gümüş ayaqlarına.    

Ağlın yarı Yaradandır. Yaradana vurulan ağıl Tanrının qul 
bəndəsi olduğunu dərk edərək Onun əmrlərini yerinə yetirir. 

Nizami Gəncəvinin əsərləri sanki bu gün yazılıb. Ruhumu-
zun sözə çevrildiyi Nizami dünyası nə qədər əzizdir. İndi də 
Gəncəbasarda işlənən xalq ifadələri dahi şairin qələmində ölməz-
lik qazanıb. Belə ifadələr Nizami Gəncəvidə hikmətə çevrilir: 

Neştərinlə yarala balının pərisini, 
Nuruna kor baxanın aşıla dərisini.   

Dərinin aşılanması Gəncənin təsərrüfat həyatından soraq ve-
rir. Göründüyü kimi vaxtilə Gəncədə yayılmış dabbaqlıq sənəti-
nin izləri həm folklorda, həm də Nizami Gəncəvi əsərində yaşa-
maqdadır. 

Yad dildə – fars dilində yazmaq belə Nizami Gəncəvi ruhu-
nu dəyişdirə bilmədi. Hər kəlməsindən türk ruhu süzülən Nizami 
Gəncəvi ürəkləri oxuyur, əsərini “muştuluq naməsi” adlandırır: 

Muştuluq naməsidir əsərim ürəklərə, 
Baxışlardan zillənib nəzərim ürəklərə.   



191 
 

Türklər xoş xəbər gətirənə muştuluq verərlər. Nizami Gən-
cəvi əsərləri də muştuluq naməsidir. Nəzəri ürəklərə zillənən 
şair qəlblərdən keçəni oxuyur. 

Nizami Gəncəvi söz tanrısıdır. Sözün tanrısı sözün dənini 
halallıqla əkdi. Halallıqla becərdi. Şeytan bu zəmiyə yaxın gələ 
bilmədi: 

Şeytan ilə şərikli əkməsən əyər dəni, 
Dən dolu sünbüllərin torpağa əyər dəni (5, 67).  

Atalar sözündə bu fikir belə ifadə olunur: “Bəynən bostan 
əkənin tağı çiynində bitər”. 

Nizami Gəncəvi ilahi sirlərin açılacağı zamanı və məkanı 
bilirdi: 

Vaxtsız yola çıxsan pusarlar, inan, 
Başını kəsərlər vaxtsız banlasan. 

Türk milli təfəkküründə vaxt anlamı müqəddəsdir. Vaxta 
and içilir: “Bu sabah haqqı”, “Bu axşam haqqı!”, “Bu gecə 
haqqı!”, “Bu günün dönəri haqqı” və s. 

Vaxt anlamına çox böyük dəyər verən Nizami Gəncəvi ya-
ratdığı mənəvi xəzinənin haçan açılacağını bilirdi: 

Dünyada hər şeyin öz zamanı var, 
Vaxtında tapılar xəznəyə açar (5, 54).     

Bu beytdə atalar sözündən istifadə olunmuşdur. “Hər şey 
vaxta baxar, vaxt heç nəyə baxmaz”. 

Nizaminin hikmət xəzinəsi yalnız və yalnız onu yetirən xal-
qın – Azərbaycan türklərinin dil materialı əsasında açıla bilər. 
Xəzinənin açarı isə Azərbaycan folklorudur. 

Nizami Gəncəvi dönə-dönə göstərir ki, zaman və məkan 
çərçivəsinə daxil olan insan fikir və ideyaları ilə zamanı qabaq-
lasa belə bir çox mətləbləri gizli şəkildə verməli, ilahi sirlər 
zamanı çatana qədər sirli pərdədə gizli saxlanmalıdır: 

Vaxtsız oxuyanda bir quş görərsən, 
Ayrılır o anda başı bədəndən.       

Zəmanənin nəbzini tutmaq, vaxt çərçivəsini nəzərə almaq 
mütləqdir. Nəinki vaxtsız banlayan toyuğun, hətta vaxtsız oxu-



192 
 

yan quşun belə başı bədənindən ayrılır. Ona görə də şair “dövra-
nından kənara çıxmağı” məsləhət görmür: 

Dövranından çıxma heç yüksəklərə, 
Ayağını uzat yorğana görə (5, 49-50).       

Göründüyü kimi, burada “Adam ayağını yorğanına görə 
uzadar” el məsəli mənanı daha sərrast ifadə etməyə xidmət edir. 

 Nizami Gəncəvi sənətində xalq hikməti bədii dil materialına 
çevrilərək ilahi dəyər qazanır. Ona görə də Nizami sehrini açmaq 
üçün folkloru mükəmməl bilmək vacibdir, çünki folklor qan 
yaddaşımızdır. Nizami Gəncəvi yaradıcılığı da qan yaddaşımız-
dır. Buradakı atalar sözləri, zərbi-məsəllər, xalq deyimləri, əfsanə 
və rəvayətlər, folklorun çox az tədqiq olunmuş alqış, qarğış, 
andlar kimi janrlarına aid nümunələr bədii materiallar içərisindən 
aydınca sezilir və təhlil üçün heç bir çətinlik yaratmır. Nizami 
Gəncəvi hikməti xalq hikmətinin daha zərif şəkildə işlənmiş 
formasıdır desək, yanılmarıq. Bir nümunəyə nəzər yetirək: 

Çox yeməyə, toxluğa alışmağın yaxşıdır, 
Az yeməyə, pəhrizə çalışmağın yaxşıdır? 
Aslan azca yeyir ki, şikar alan olubdur, 
Atəş doymaq bilmir ki, tez qaralan olubdur.  

Az yeməklə toxluğa alışmağı müqayisə edən dahi şair 
əvvəlcə oxucusuna məntiqi sualla müraciət edir. Daha sonra isə 
aslanla atəşi müqayisə edərək suala məntiqlə cavab verir. 

Bəs az yeməklə çox yeməyə xalq hikmətində münasibət ne-
cədir? Baxın: “Çox yemək az yeməkdən də qoyar”, “Toxun ac-
dan nə xəbəri?”, “Tox elə bilər hamı toxdur”, “Ac deyər doyma-
ram, tox deyər acmaram” (5, 48-49). 

Yeməkdə həddi aşmaq insanı məhv edir: 
Az yeməkdən heç kəs qızdırmaz, ancaq, 
Çox yeməkdən gündə ölür yüzü, bax.   

Nizami Gəncəvi yeri gəldikcə ata-babasından eşitdiyi hik-
mətli sözlərə bədii don geydirərək nəsihət kimi təqdim edir: 

Qəbri nurla dolsun, rəhmətlik atam 
Nəsihət verərdi bu sayaq müdam: 



193 
 

“Bədbəxt adamlardan kənara çəkil, 
Xoşbəxtlər yanında sən eylə mənzil. 
İstəsən ki, gecən nura boyansın, 
İşıqlı məşəllə qoy şamın yansın. 
Böyük mirvarilər qiymətlidir, bax, 
Çünki böyüklərlə olurlar ancaq” (6, 171-172).     

Sözün əvvəlində böyük şair atasını belə təqdim edir: “Qəbri 
nurla dolsun, rəhmətlik atam”. Bizlər də bu gün dünyasını dəyiş-
miş əzizlərimizi beləcə yad edirik. 

Bədbəxt adamlardan uzaq durmağı ata nə üçün nəsihət edir-
di? Bu sualın cavabı Azərbaycan atalar sözlərində aydınca veri-
lir: “Atı atın yanına bağlasan, həmrəng olmasa da həmxasiyyət 
olar”, “Niyyətin hara, mənzilin ora”, “Su axar, çuxuru tapar”, 
“Taylı tayını tapmasa, günü ax-vayla keçər”, “Dost dosta tən gə-
rək, tən olmasa, gen gərək” və s. (5, 62-63). 

Səbir etməyi cəmi müşküllərin açarı sayan Nizami Gəncəvi 
bilirdi ki, darda qalanların dadına yetən var. Bütün düyünləri 
açan da Odur: 

Dedi: Bir neçə gün səbr elə, çalış, 
Heç kəs həmişəlik darda qalmamış.   

Nizami Gəncəvi qələmində bir toxumun göyərməsi belə 
hikmətə çevrilir: 

Toxum çürüməsə bitməz heç zaman, 
Bir iş bağlanmasa, açılmaz, inan! (5, 49-50).  

Bir fəlsəfi fikir başqa bir fəlsəfi fikir üçün açardır. Toxumun 
çürüməsi yeni bir həyat üçün keçiddir. Çünki çürüyən toxum 
torpağa qarışaraq torpağın yaddaşını özünə qaytarır. Çürümək 
məhv olmaq deyil, yeni donda, yeni biçimdə qayıdışdır. Bir işin 
bağlanması və açılması da eyni fəlsəfi fikrə söykənir: bağlı ol-
masa, açıq necə olardı? Deməli, əksliklərin vəhdəti açıq və bağlı 
anlamında özünü göstərir. 

Vaxt anlamı elə bir ölçüdür ki, ona tabe olanları məhdudlaş-
dırır. Bu məhdud çərçivədə başlanğıc və son olur: “Hardan nazi-
lər, ordan üzülər”, “Örkən nə qədər uzun olsa, yenə gəlib 



194 
 

doğanaqdan keşəcək”, “Su sənəyi suda sınar” (3, 7-9). 
Nizami Gəncəvi xalqdan gələn bu hikməti belə ifadə edir: 

Daşdan düzələn bir şüşə tapılmaz, 
Ki daşda sınmasın keçincə bir az. 

Daşdan düzəlmiş şüşə insandır. Zaman keçdikcə gözəlliyini, 
təravətini, gəncliyini itirərək məhvə doğru gedir və nəhayət, 
torpaqdan yarandığı kimi torpağa da qovuşur. 

Nizami Gəncəvinin hikmət dünyası sonsuz ümmandır. Bu-
rada mənaların əksər hissəsi alt layda gizlənir. Xalq hikmətindən 
doğan bu mənalar yalnız folklor vasitəsi ilə açılır: 

Bu manqaldan alovlandılar, 
Üzərlik yandırıb qaçdılar kənar, 
Ulduzu söndürüb tüstüylə yenə 
Atları sürdülər başqa bir səmtə (5, 61).     

Məlumdur ki, şər qüvvələrdən, pis gözdən-nəzərdən qorun-
maq üçün el arasında üzərlik yandırarlar. Nizami Gəncəvidə isə 
bu ovsun qüvvətli bir mübaliğə üçün vasitəyə çevrilir: Üzərlik 
yandırmaqla nəhs ulduzu söndürmək, səma cisimlərinə təsir et-
mək səviyyəsində təqdim edilir. 

Nizami Gəncəvi dövründə Gəncə öz inkişafının ən yüksək 
mərhələsinə çatmışdı. Həm maddi, həm də mənəvi dəyərlərin 
zənginliyi ilə seçilən Gəncə intibah mədəniyyətinin beşiyi idi. 
Burada toxunan ipək parşalar dünyanın hər yerində məşhur idi. 
Gəncə ipəyi zərif qızılı saplarla toxunurdu. Zərbaf, zərxara, 
alışdım-yandım adı ilə tanınan ipək parçalar Gəncə ustalarına 
çox böyük şöhrət gətirmişdi. Nizami Gəncəvinin əsərlərində bu 
parçalardan biri olan zərbaftın adı tez-tez çəkilir. 

“Xosrov və Şirin”də Xosrov Pərvizin süfrəsi də məhz zər-
bafdandır: 

Neçə şaha layiq zərbaf saldılar, 
Min zinət alırdı ondan dörd kənar.     

Qadın geyimlərində zərbaf parça üstünlük təşkil edirdi. Şiri-
nin təsvirində də bu parçanın adı çəkilir: 

Zərbaf geydirirdi nəsrinə bəzən, 



195 
 

Lalə örpəyini çəkirdi hərdən, 
Bəzən çutqusunu düzəldib yenə, 
Saçını tökürdü o ay üzünə (4, 9142).      

Nizami Gəncəvi Şirini və onun rəfiqələrini “zərbaf geymiş-
lər” adlandırır. Onların gözəlliyindən göydəki Ay belə xəcalət 
çəkir: 

Zərbaf geymişlərin ipək telləri 
Rişxəndlə süzürdü göydə qəməri.    

Nizami Gəncəvi sənəti Azərbaycan türklərinin mənəvi alə-
mini qızıl saplarla öz yaradıcılığında elə toxudu ki, bu sapları 
ayırmaq Tanrı yanında böyük bir günah olar. Amma bu qızıl 
saplar görünür. Onu kimsə dana bilməz: 

Dəmir ürəklisə xəbər yetir də, 
Ki soyuq dəmiri döyməyim bir də (5, 58).   

Gəncədə metalişləmə sənəti geniş yayılmışdı. Müxtəlif me-
tallardan əmək alətləri ilə yanaşı çoxlu bəzəklər də düzəldilirdi. 

Nizami Gəncəvi sənəti başdan-başa türk mənəvi dünyasının 
aynasıdır. Nizaminin türklüyünü sübuta yetirmək tədqiqatçılar-
dan o qədər də böyük qüdrət və zəhmət tələb etmir. Böyük şair 
bəzən onun türklüyünü dananları, o qədim və zəngin türk mədə-
niyyətini anlamaqdan mərhum olanları qınayır: 

Almaz türklüyümü həbəş ölkəsi, 
Olmuş xoş dovğadan mərhum cümləsi.    

Dövranın, zəmanənin dəyişməsini belə “türk xasiyyətli” ad-
landıran Nizami Gəncəvi insana aid xüsusiyyətləri dövran üzə-
rinə köçürərək qüvvətli bir metafora yaradır: 

Bu türk xasiyyətli dövran dönürkən, 
Hörmüzü eylədi ikicə gözdən.      

Tanrı türkə saysız-hesabsız qüdrət bəxş etdi. Bu qüdrətlər-
dən biri də əcnəbi dilləri mükəmməl bilmək və həmin dillərdə 
ölməz sənət əsərləri yaratmaq idi: 

Ərəbcə bilməyən türk deyiləm mən, 
Naz-qəmzə də gəlir mənim əlimdən (5, 49).   

Beləliklə, dahi mütəfəkkir və şair Nizami Gəncəvi öz zən-



196 
 

gin irsində milli və ümumbəşəri dəyərləri vəhdətdə təqdim edə-
rək insanlığa əbədi örnək sərgiləmişdir.  
 

QAYNAQLAR 
1. Araslı N.H., Həmidov İ.Y. Nizami adına Ədəbiyyat İnstitutu 

və Nizami irsi. Ədəbiyyat qəzeti, 28 fevral 2014, s. 4 
2. Альтман М.М. К истории Гянджи раннего средневековья: 

Писменные и археологические данные о населенной местности, 
занимаемой Гянджой с древнейших времен: IХ-ХIII вв. // Изв. АН 
Азерб. ССР, Баку: 1947, № 1, с. 28-38 

3. Əliyev K.İ. Atalar sözləri və aforizmlər. “Folklor və yazılı 
ədəbiyyat” II cild. Bakı, “Nurlan”, 2017, s. 3-14 

4. Hasanov E.L. About comparative research of poems 
“Treasury of Mysteries” and “Iskandername” on the basis of 
manuscript sources as the multiculturalism samples. International 
Journal of Environmental and Science Education, 2016, vol. 11(16), p. 
9136-9143 

5. Qasımlı M.P., Quliyeva R.Z. Nizami Gəncəvi yaradıcılığının 
folklor qaynaqları // Nizamişünaslıq jurnalı, № 5. AMEA Gəncə 
Bölməsinin Nizami Gəncəvi Mərkəzi. Gəncə, 2015, s. 44-67 

6. Юсифли Х.Г. Ренессанс и Низами Гянджеви. Гянджа: 
Элм, 2016, 334 с. 



197 
 

SƏMƏD VURĞUN POEZİYASINDA NİZAMİ OBRAZI 
 

THE IMAGE OF NIZAMI  IN THE POETRY  
OF SAMAD VURGUN  

 

ОБРАЗ НИЗАМИ В ПОЭЗИИ САМЕДА ВУРГУНА 
 

Əlimuxtar MUXTAROV  
Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Gəncə Bölməsi, Nizami Gəncəvi Mərkəzi 
alimuxtar@gmail.com 

 
Summary 
Samad Vurgun was one of the thinkers who revived Nizami 

Ganjavi's personality in his immortal works. In addition to dedicating 
short poems to Nizami Ganjavi, he also kept the Nizami ideal alive in 
his large-scale works. The poem “Nizami” and the drama “Vagif” are 
one of such works. 

Key words: Nizami Ganjavi, Samad Vurgun, poetry, drama 
 
Резюме 
Самед Вургун был одним из мыслителей, возродивших 

личность Низами Гянджеви в его бессмертных произведениях. 
Он не только посвятил Низами Гянджеви короткие стихи, но и 
сохранил идеал Низами в своих масштабных произведениях. 
Поэма «Низами» и драма «Вагиф» – одно из таких произведений. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Самед Вургун, поэзия, 
драма 

 
Azərbaycan ədəbiyyatında özünəməxsus mövqeyi olan xalq 

şairi Səməd Vurğunun bədii yaradıcılığı ilə yanaşı, elmi fəaliy-
yəti də çox rəngarəng olmuşdur. Bu rəngarənglik içində, əlbəttə 
ki, dahi Azərbaycan şairi və mütəfəkkiri Nizami Gəncəvinin təd-
qiqi xüsusi yer tutur.  

Səməd Vurğunun Nizami Gəncəvi ilə bağlı fəaliyyətini, əsa-
sən, iki istiqamətdə öyrənə bilərik. 



198 
 

1. Bədii ədəbiyyatda Nizami Gəncəviyə həsr etdiyi bədii 
əsərlər kontekstində; 

2. Elmi yaradıcılıq istiqamətində Nizami Gəncəvi haqqında 
yazdığı monoqrafiyalar, məqalələr kontekstində. 

S. Vurğun da ilk növbədə öz dövrünün alimləri kimi XII əs-
rin Azərbaycan mədəniyyəti və ədəbiyyatının qızıl dövrü olduğu 
qənaətində olmuşdur. 

O, Nizami Gəncəvi yaradıcılığına bələd olandan sonra belə bir 
qənaətə gəlir ki, Nizami öz türklüyünə, mənsub olduğu Azərbaycan 
xalqının milli-mənəvi dəyərlərinə, əxlaqi keyfiyyətlərinə, milli ru-
huna sadiq qalan Şərq şeirində birinci olan şairdir. Nizami Gəncəvi 
ölməz “Xəmsə”sində təkcə vətəni Azərbaycanın deyil, bütün Şərq 
dünyasının ədəbi-bədii portretini formalaşdıra bilmişdir. O, bütün 
insanlığın kədərini duyan, yaşayan və bu yaşantılarını sözə çevirən 
sənətkar olmuşdur. İnsanlığın, bəşəriyyətin faciəsini özününküləş-
dirməyin nəticəsi idi ki, Nizami irsi üçün zaman və məkan 
çərçivəsi yoxdur. Məhz bu özəlliyinə görə S.Vurğun Nizamini 
dünənin, bugünün və sabahın dahisi hesab edirdi və onu bütün 
dövrlərdə zamanın önündə gedən mütəfəkkir adlandırırdı. 

S.Vurğun Nizami Gəncəvi obrazını həm irihəcmli, həm də 
formaca kiçik olan kiçikhəcmli əsərlərində xatırlamışdır. “Va-
qif” dramı da daxil olmaqla, şair Nizami Gəncəvini “Nizami,” 
“Azərbaycan”, “Fitnə” kimi əsərlərində tərənnüm etmişdir. Bu 
əsərlərin içində məna və ideya cəhətdən ən tutumlusu, professor 
Xəlil Yusiflinin də ifadə etdiyi kimi, ən gözəli, əlbəttə ki, “Niza-
mi” şeiridir. Şeirin çox maraqlı tarixçəsi var.  

Belə ki, Akademik Kamal Talıbzadə Səməd Vurğunla bağlı 
xatirələrində yazır: “Müəyyən mövzu barədə düşünən vaxtlar bir 
növ vəcd halında olardı, bütün fikri-zikri, duyğuları ancaq yara-
dılmaqda olan əsərin meydana gəlməsi, tamalanması üçün cəm-
ləşərdi. Bu vəziyyət şairin iş qabiliyyətini artırar, o daha sürətlə 
işləyər, daha məhsuldar çalışardı” (1, 129). 

Xatirimdədir, 1939-cu ilin avqustunda Kislovodskidə bir-
neçə günlük dalğınlığın nəticəsi bir gecədə iki şeirin yaranması 



199 
 

ilə nəticələndi. (“Nizami” və “Fitnə” şeirləri. Hər iki şeir 24 
avqust 1939-cu ildə yazılmışdır.) Həmin günü şeirlərin ikisini də 
atama oxuyub dedi: – Mirzə, kaş ki, bu ilham pərisi tez-tez 
bizim qonağımız olardı” (1, 129). 

Yoğruldu bütün varlığın ümidlə hünərdən, 
Şimşək kimi keçdikcə qaranlıq gecələrdən, 
Hər kəlməni, hər şeirini bir top kimi atdın, 
Sevda yuxusundan bizi vaxtında oyatdın. 
Xoş gəldin əzizim, gəlişindən ana yurdun 
Dünya evinə bir yeni söz məclisi qurdu... 
Keçdikcə nəsillər o sənin söz çəmənindən, 
Ellər, obalar dərs alacaqdır hələ səndən. 
Ölməz bu gözəl aləmə idrakla gələnlər, 
Məna evinin sirrini vicdanla bilənlər. 
Sənsən əbədiyyət dediyim sevgili dildar, 
Daşlarda, çiçəklərdə, ürəklərdə adın var. 
Aydanmı , günəşdənmi yarandın, de, nədənsən? 
Xalqın gözü də, qəlbi da, vicdanı da sənsən (3, 2). 

“Nizami Gəncəvi 870 – məqalələr toplusu” məcmuəsindən 
oxuyuruq: “1947-ci il iyun ayının 3-də Azərbaycan SSR Elmlər 
Akademiyasının böyük salonunda Nizaminin həyat və yaradıcılı-
ğına həsr olunmuş elmi konfrans açıldı. Azərbaycan ziyalıları 
adından Stalin mükafatı laureatı şair Səməd Vurğun çıxış etdi. O, 
ziyalılar adından partiyaya, hökumətə və sovet xalqının rəhbəri 
Stalin yoldaşa söz verdi ki, Azərbaycan ziyalıları Nizaminin 
xatirəsini müqəddəs saxlayaraq sovet sosialist mədəniyyətini daha 
da inkişaf etdirəcəkdir. Səməd Vurğun öz çıxışını Nizamiyə həsr 
etdiyi ilhamlı bir şeirini oxumaqla qurtardı. Azərbaycan sovet 
ədəbiyyatında Nizami Gəncəvi obrazını öz dolğunluğu ilə 
tərənnüm etdirən şeirlərdən biri məhz Səməd Vurğunun “Nizami” 
şeiri idi. Səməd Vurğun yeddi beytlik bu şeirində şair məhəbbətini 
ifadə edir, sənətinin qüdrətindən, əsərlərinin təsirindən, idrakın 
ölməzliyindən bəhs açırdı” (2, 58). 

Şair “Fərhad və Şirin” pyesinin mövzusunu “Xosrov və Şirin” 



200 
 

poemasından götürmüşdür. “Leyli və Məcnun” poemasını ana dili-
mizə tərcümə etmişdir. Əlbəttə ki, bütün bu əsərlər Nizami haqqın-
da olan elmi tədqiqatlarının nəticəsi olaraq meydana çıxmışdır. 

Onun “Dahi Azərbaycan şairi”, “Nizami Gəncəvi və müasir 
dövrümüz”, “Nizami Gəncəvi – böyük humanist”, kimi elmi 
mətnləri vardır. 

Nizaminin 800 illik yubileyi dövründə komissiya rəhbəri 
S.Vurğun olmuşdur. O, Nizami irsinin tədqiqi və tərcüməsini şair-
lərin, elm adanlarının qarşısına məqsəd kimi qoymuşdur. Hətta 
konkret mövzu istiqamətləri müəyyənləşdirirdi ki, bu səpkidə iş-
lənilsin. “Nizami və Şərq ədəbiyyatı”, “Nizami və Qərb ədəbiyya-
tı”, “Nizami romantik görüşlərin banisi kimi”, “Nizami yaradıcılı-
ğında beynəlmiləlçilik motivləri”, “Nizaminin ədəbi üslubu”, 
“Nizaminin dünyagörüşü” kimi mövzu istiqamətləri müəyyənləş-
dirirdi ki, həmin mövzular bu gün də aktuallığını itirməyib. 

S.Vurğun Nizami irsinin təbliğini tədqiqindən vacib hesab 
edirdi. O, Nizaminin Azərbaycan şairi olduğunu dünyaya çatdır-
maq üçün var gücü ilə çalışırdı. 

S.Vurğunun N.Gəncəvi haqqında olan fikirlərinə sadəcə bir 
şairin sələfi haqqında poetik düşüncəsi kimi baxmaq olmaz, bu 
doğma yanaşma dərin elmi axtarışların məhsulu idi. 

S.Vurğun humanizm və vətənpərvərliyi Nizami yaradıcılığı-
nın təməl mövzusu hesab edirdi. Eyni zamanda S.Vurğun N.Gən-
cəvini demokratik dəyərlərin tərənnümçüsü adlandırırdı. O qeyd 
edirdi ki, Nizami Gəncəvi XII əsrdə xalqın idarə olunmasını mə-
nəvi zənginliyə malik olan hökmdarlara tapşırmaq niyyətində idi. 

Əgər Nizamiyə qədər İran ədəbiyyatı qabaqcıl idisə, Nizami 
və onun arxasınca gələn ədiblərin fəaliyyəti nəticəsində bu qa-
baqcıllıq Azərbaycan klassik ədəbiyyatına keçdi. 

Nizaminin 500 dən artıq davamçısı vardır ki, onlar şairin 
əsərlərinin motivləri əsasında xeyli sayda əsərlər yazmışlar. 

Ölməz könül, ölməz əsər,  
Nizamilər, Füzulilər. 
Əlin qələm, sinəm dəftər,  



201 
 

De gəlsin hər nəyin vardır. 
Deyilən söz yadigardır (4, 8), 

– deyən şair, məşhur “Azərbaycan” şeirində də dahi Nizamini 
xatırlamadan keçməmiş, eyni zamanda onu Azərbaycanın 
yadigarı hesab etmişdir. 

1937-ci ildə qələmə aldığı “Vaqif” pyesində Nizami Gəncəvi 
ilə bağlı qaldırdığı məsələ öz aktuallığını bu gün də itirməmişdir. 
Xüsusilə, Qacarın Firdovsini önə çəkərək fərəhlənməsi və Azərbay-
canı kiçik görməsinə qarşı, şair Nizami Gəncəvi sevgisini ortaya 
qoyur və onun adı ilə ölkəmizin vəhdət təşkil etdiyini vurğulayır. 

Bu dövlət, bu cəlal, bu şanlı saray  
Göylərin büsatı o ulduz, o ay  
Sizə tapşırılsın bu gündən gərək,  
Ancaq bir şərtim var.. 
– Buyurun görək!  
– Gərək fars dilində yazsın sənətkar.  
–Aldada bilməmiş dünyanın varı 
Bir məslək eşqilə yaşayanları!  
Mən ellər bağında azad bir quşam 
Mənsəbə, şöhrətə satılmamışam!  
– Ayağı çarıqlı kiçik bir ölkə 
Böyük Firdovsilər yaratdı bəlkə?!  
– Dayan!!!...Bu bağçanın hər bir budağı 
Üstündə min çiçək, min gül bitirmiş 
Sizin güldüyünüz çoban torpağı 
Nizamilər, Füzulilər yetirmiş!!!  
– Nizamiyə bax, Füzuliyə bax...  
– Günəşi örtsədə qara buludlar,  
Yenə günəş adlı bir qüdrəti var (5, 108). 

 
QAYNAQLAR 

1. Akademik Kamal Talıbzadə. “Sənətkarın şəxsiyyəti” (“Mən 
ellər oğluyam” xatirələr kitabı). Bakı, Gənclik, 1984 



202 
 

2. Gəncəvi N. “Bibloqrafiyası” (Anadan olmasının 870 illiyinə 
həsr olunur). Bakı, 2012  

3. Səməd Vurğun. “Nizami”. “Ədəbiyyat” qəzeti, 12 oktyabr, 
1939 

4. Səməd Vurğun “Seçilmiş əsərləri”. II cild. “Şərq-Qərb”, Bakı, 
2005 

5. Səməd Vurğun “Seçilmiş əsərləri”. IV cild. “Şərq-Qərb”, 
Bakı, 2005 
  
 
 



203 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN “LEYLİ VƏ MƏCNUN” 
POEMASINDA FOLKLOR MOTİVLƏRİ 

 

FOLKLORE MOTIVES IN THE POEM “LEYLI AND 
MAJNUN” OF NIZAMI GANJAVI 

 

ФОЛЬКЛОРНЫЕ МОТИВЫ В ПОЭМЕ «ЛЕЙЛИ И 
МЕДЖНУН» НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 

 
Gülnar İSMAYILOVA 
AMEA Folklor İnstitutu 

ismayil-fuad@mail.ru  
 
Summary 
Nizami Ganjavi is a great writer of classic Azerbaijan and also 

Eastern poetry. Although centuries have passed, his instructive 
thoughts are memorized. Nizami Ganjavi influenced greatly not only 
on Azerbaijan literature but also on the culture of peoples of East 
(Persian, Tajik, Indian, Afqan, Uzbek, Kazakh). 

Having love and symphathy to Shahname written by Firdovsi 
promted him to write worthy works to this poem. Khamsa’s third 
poem “Leyli and Majnun” based on an Arabic legend was written in 
1188. In his works, the writer added folk spirit to his works, using 
many genres of oral folk literature – mythology, fairy tales, myths and 
legends, proverbs and parables. Many folklore motives were used in 
“Leyli and Majnun”. 

Key words: folklore, motive, proverbs, genre, poem 
 
Резюме 
Низами Генджеви является великим поэтом как Азер-

байджанской, так и Восточной поэзии, он обладал энциклопеди-
ческими знаниями и был мастером слова. На протяжении 
нескольких веков его поэмы по сей день читаемы, его 
наставления стали притчами во языцех. Поэт и в свою эпоху, и 
будущим потомкам вместе с Азербайджанской литературой 
оказал сильное влияние культуре народов Ближнего Востока, 
таким как (персы, таджики, индусы, афганы, узбека, казахи и др.). 



204 
 

Любовь и почитание к произведению «Шахнаме», автором 
которого является Фирдовси, способствовала тому, чтобы он 
создал произведения достойное таковому. Третья поэма из 
Пятерицы «Лейли и Меджнун», опираясь на древнюю Арабскую 
легенду была написана в 1188-ом году. Мастер в своих поэмах 
широко использовал и обогатил их такими фольклорными 
жанрами, как мифология, сказки, легенды, притча, пословицы и 
др. В поэме «Лейли и Меджнун» были использованы также 
некоторые фольклорные мотивы. 

Ключевые слова: фольклор, мотив, пословицы, жанр, поэма 
 
Bir xalqın tarixini, mədəniyyətini, əzəmətini, millət olaraq 

mövcudluğunu sübut edən, əsrlər keçməsinə baxmayaraq dönə-
dönə tədqiq edilən dahi şəxsiyyətləri vardır. Belə şəxsiyyətlərdən 
biri, bədii söz sənətimizin dahisi Nizami Gəncəvidir. Nizami 
Gəncəvi klassik Azərbaycan və eləcə də Şərq poeziyasının böyük 
şairi, ensiklopedik biliyə malik olan sənətkarıdır. Sənətkar 1141-
ci ildə qədim mədəniyyət mərkzələrindən biri olan Gəncə şəhə-
rində anadan olmuş, ömrünün sonuna qədər də orada yaşayıb-
yaratmışdır. Erkən yaşlarından valideynlərini itirərək kiçik qar-
daşı ilə birlikdə dayısı Xacə Ömərin himayəsində tərbiyə və təhsil 
almışdır. Yaşadığı dövrə uyğun olaraq mükəmməl təhsil almış, 
tibb, astronomiya, fəlsəfə elmlərini, qədim yunan ədəbiyyatını 
dərindən öyrənmişdir. Türk dilindən başqa ərəb, fars diilərini 
mükəmməl öyrənmiş, eləcə də qədim dillərdən pəhləvi, nəsturi, 
yəhudi dillərini də bilməsini əsərlərinin müqəddiməsində olan 
məlumatdan öyrənmiş oluruq. Dövrün tələbinə uyğun olaraq əsər-
lərini fars dilində yazsa da, öz doğma dilinə, millətinə olan sevgi 
şairin vətənpərvər, millətçi olması fikrini irəli sürür. 

“Nizami Gəncəvi yaradıcılığında həm yazılı ədəbiyyat nü-
munələrindən, özündən əvvəlki klassik ədəbiyyata, eləcə də xalq 
ədəbiyyatının bütün nümunələrindən: atalar sözlərindən, məsəl-
lərdən, əsatir və əfsanələrdən, rəvayətlərdən, nağıllardan, dastan-
lardan, hətta, ən sadə görünən tapmacalardan da yaradıcı şəkildə 
istifadə etmişdir” (4). 



205 
 

Yaradıcılığa lirik şeirlərlə başlayan sənətkar qəzəl, qəsidə 
müəllifi kimi tanınmış, lakin dünya ədəbiyyatı tarixinə məsnəvi 
formasında yazdığı beş nəhəng poema “Xəmsə” müəllifi kimi 
damğasını vurmuşdur. Nizami Gəncəvi öz ölməz beş poeması 
“Sirlər xəzinəsi”, “Xosrov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “Yeddi 
gözəl”, “İsgəndərnamə” ilə dünya ədəbiyyatına tamamilə yeni 
bir poetik səs, nəfəs gətirmişdir. “Beşlik” adı altında Yaxın və 
Orta Şərq xalqları arasında məşhurlaşmış və ədəbiyyatlarına 
(fars, tacik, hind, əfqan, özbək, qazax və s.) təsir etmişdir. Özün-
dən sonrakı dövrlərdə Nizaminin təsiri ilə Hindistanın türk əsilli 
böyük şair və musiqiçisi Əmir Xosrov Dəhləvi (1253-1325) və 
XV əsrdə yaşayıb-yaratmış özbək əsilli şair, filosof Əlişir Nəvai 
(1441-1501) “Xəmsə”yə müraciət etmişlər.  

Nizami Gəncəvinin Xəmsəyə daxil olan üçüncü əsəri “Leyli 
və Məcnun” poemasıdır. Poema 1188-ci ildə qədim ərəb əfsanəsinə 
istinadən qələmə alınmışdır. Poemada “Məcnun” ləqəbi verilmiş 
Qeys adlı gənclə gözəl Leylinin hədsiz və nakam məhəbbətindən 
bəhs edilir. Bu poema qədim zamanlardan günümüzə qədər 
əfsanəvi sevgi, sadiqlik, paklıq simvolu kimi dillərdə dastana 
çevrilmişdir. Tədqiqatçılar Şərqdə “Leyli Məcnun” əfsanəsinin X 
yüzillikdə yarandığı fikrini irəli sürürlər. Bu mövzunu ilk dəfə 
olaraq yazılı ədəbiyyata, daha dəqiq desək, epik poeziyaya Nizami 
tərəfindən gətirildiyi birmənalı şəkildə bütün tədqiqtçılar tərəfindən 
qəbul edilir (2, 24). Sənətkar bu poemanı Şirvan şahı Axsitana 
hədiyyə etmişdir. Nizaminin bu mövzunu işləyərkən yerli folklor 
mənbələrindən başqa, yazılı qaynaqlara da müraciət etməsi əsər 
boyu özünü aydın şəkildə büruzə verir. Böyük söz ustası 
mövzunun imkanlarından istifadə edərək həyat, insanlar, onların 
əxlaqı, rəftarı, əməlləri barədə narahat düşüncələri qələmə almışdır. 

Nizami insan və zaman probleminə, bu problemin ayrı-ayrı 
cəhətlərinə poemada dönə-dönə toxunur. Bu poema həqiqəti sü-
but edir ki, zaman insana ziddir. Lakin insan zamana qalib gələ-
cək. Qurbanlar, faciələr hesabına olsa da, insan dünyanı insaniləş-
dirəcək, zamanı dəyişdirəcək, zaman özü də dəyişəcəkdir (3, 5). 



206 
 

Poema Allahın qüdrəti, peyğəmbərin tərifi, sözün əzəməti, 
əsərin yazılma səbəbi və Axsitanın tərifi ilə başlayır. Şairin oğlu 
Məhəmmədə, ata və anasının əziz xatirəsinə, dayısı Xacə Ömə-
rin və digər qohumlarının xatirəsinə həsr edilmiş şeirləri də öz 
əksini tapmışdır. 

Poema Qeys adlı gənclə gözəl Leylinin tanışlığından başla-
yır. Sənətkar Leylinin gözəlliyini görən hər kimin Yusif pey-
ğəmbəri görən zaman qadınların turunc yerinə öz əllərini kəs-
məyi ilə müqayisə edərək: 

Turunclu gördükcə xalq o nigarı,  
Açıldı eşqinin yetişmiş narı. 
O təzə turunca baxdığı zaman  
Turunctək əlini kəsərdi insan (3, 67). 

Dediyimiz kimi poemada bir çox folklor motivlərindən isti-
fadə edilmişdir. Aşağıdakı nümunəyə diqqət edək: 

Məcnun! Məcnun! Deyə çağırardılar 
O da bu tənədən qəmlər yeyərək 
Pərişan gəzərdi divanələrtək. 
O, eşşək sürürdü zəif boyunla, 
Eşşəyi də getdi, ip də onunla (3, 69). 

Burada Qeysin eşq üzündən divanə kimi küçə, bazar gəz-
məsindən, el içində Məcnun ləqəbi ilə tanınmasından, qoyulan 
qadağalardan bəhs edilərək xalq arasında yayılmış “İt də getdi, 
ip də onunla” atalar sözünə uyğun gəlməsini görürük. 

Müəllif Qeysin ağlayıb-sızlayaraq Leylinin xəyalına şika-
yətlənərək “Toxun acdan nə xəbəri?!” (1, 222) atalar sözünü 
poemada bu formada işlətmişdir. 

Özgənin dərdini hardan biləcək? 
Toxun ac olandan nə xəbəri var? (3, 80) 

Atasının Məcnuna nəsihəti olaraq digər bir nümunədə: 
Ümidsiz bir işdən, səbr etsən əgər, 
Bir ümid işığı parlaya bilər. 
Hər ümidsiz işdə bir çox ümid var, 
Qaranlıq gecədən ağ səhər doğar (3, 90),  



207 
 

– misraları “Hər gecənin bir gündüzü var” (1, 126) və “Hər 
qaranlığın bir aydınlığı var” (1, 127) atalar sözləri ilə səsləşir. 
Əsərdə alqış və qarğış motivlərinə, yaxşılığa aid atalar söz və 
məsəllərinə də rast gəlirik. Məsələn: 

Yaxşılıq eyləyib, qorx yamanlıqdan, 
Yaxşılıq gətirər yaxşılıq hər an. 
Digər bir nümunədə isə: 
Quyuya salsan da yaxşılığı, bil, 
Yenə qayıdacaq o itən deyil (3, 158), 

– misraları “Yaxşılıq elə at dəryaya, balıq bilməz, Xalıq bilər” 
(1, 235) atalar sözündən irəli gəlir. Şair bu misralarla yaxşı sözü 
yaman sözdən üstün tutaraq insanları yaxşılığa, gözəlliyə, doğru 
yola səsləyir. 

Poemada mifoloji obraz, qaranlıq dünya sakini, Azərbaycan 
nağıl personajlarından sayılan divlə qəhrəman özünü müqayisə 
edərək insanlardan uzaqlaşıb mağaraya sığınmağı, dərdinin div 
kimi nəhəng olmağını misal gətirir. 

Xalqımızın qədim və milli adətlərindən olan elçilik mərasimi 
də Nizaminin nəzərindən yayınmayaraq poemaya daxil edilmiş-
dir. El adəti üzrə ağsaqqalların bir yerə yığışıb məsləhətləşməsi, 
səfər tədarükü və mərasim üçün hazırlıqlar poemada öz əksini 
tapır. Leylinin qəbiləsi qonaqları böyük ehtiramla qarşılayır. Bu 
da xalqımızın qonağa olan hörmətindən və diqqətindən irəli gəlir. 
Qeysin atası zəmanəsinin tanınmış şəxslərindən sayılırdı. Buna 
baxmayaraq qız atası “bizdə divanəyə veriləcək qız yoxdur” 
deyərək bu işə öz etirazını bildirir. Əlacsız ata pərişan halda geri 
qayıdaraq oğlunun bu sevdadan əl çəkməyini, Leylini unudaraq 
ətrafdakı gözəllərə meyil etməsini tövsiyə etsə də fayda vermir.  

Qeys özünü Əzranın dərdindən dağa, daşa, çöllərə düşüb di-
vanə olmuş Vamiqlə həmdərd hesab edir. Nizami Gəncəvi XI 
əsrdə yaşayıb-yaratmış klassiki Qətran Təbrizinin “Vamiq və 
Əzra” əsərindən bənzətmə vermişdir. 

Poemada Allaha inam, yalvarış və məhəbbət də öz əksini 
tapmışdır. 



208 
 

Nəticə olaraq onu deyə bilərik ki, dahi sənətkar misilsiz 
əsərləri ərsəyə gətirərkən şifahi xalq ədəbiyyatının bütün janrla-
rından faydalanmışdır. 

 
QAYNAQLAR 

1. Atalar sözü. Bakı, “Öndər nəşriyyat”, 2004, 264 s. 
2. Nizami Gəncəvi və folklor, Bakı, “Nurlan”, 2013, 214 s. 
3. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 

2004, 288 s. 
4. https://www.adalet.az 
5. https://anl.az 
 



209 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ LİRİKASINDA XALQ 
DEYİMLƏRİNİN ROLU 

 

THE ROLE OF FOLK SAYINGS IN NIZAMI  
GANJAVI'S LYRICS 

 

РОЛЬ НАРОДНЫХ ВЫРАЖЕНИЙ В ЛИРИКЕ 
НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 

  
Gülsümxanım HASİLOVA  

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 
AMEA Folklor İnstitutu 

gulsumxanim@rambler.ru 
 
Summary 
It is known that Azerbaijani oral folk literature, its various genres 

and types, themes, motives, episodes, etc. has been a rich source of 
written literature. The great thinker, genius Azerbaijani poet, 
philosopher Nizami Ganjavi's appeal to folklore in his creative work, 
the use of various folklore genres stems from his endless love and 
devotion to oral art. Nizami Ganjavi's great artistic heritage also stems 
from the poet's innate talent and deep knowledge. From this point of 
view, Nizami Ganjavi's work, which benefits from folk literature is 
also unique in terms of the impact of this heritage on folklore. 

In the article, folklore in the works of the great Azerbaijani poet 
Nizami Ganjavi is expressed primarily in the creative use of the 
language of folklore. Our oral literature includes proverbs, sayings, 
wise sayings, applause, advice and so on. Genres such as Nizami 
Ganjavi have a special place in his lyrics. Nizami Ganjavi did not 
change the genres of folklore while bringing the expressive 
possibilities of the vernacular to written poetry, he added the poetic 
energy of these expressions to the spirit of his poems by using wise 
expressions, proverbs and other expressions in the text as a whole. 
Nizami Ganjavi managed to present the poetic idea that he wanted to 
convey in the minds of the people through polished, molded, perfected 
images for centuries, using the poetic situation and idiom patterns that 



210 
 

model vital behavior in the language of his heroes. 
Key words: Azerbaijan, Nizami Ganjavi, folklore, proverbs, oral, 

poet 
 
Резюме 
Известно, что азербайджанская устная народная литература, 

ее различные жанры и виды, темы, мотивы, эпизоды и т.д. 
являлись богатым родником из которого неуклонно вытекала 
письменная литература. Обращение к фольклору, использование 
различных фольклорных жанров в творческих работах великого 
мыслителя, гениального азербайджанского поэта, философа 
Низами Гянджеви, привязавшегося к классическому наследию, 
проистекает из безграничной любви и привязанности к словесному 
искусству. Великое художественное наследие Низами Гянджеви 
также обусловлено природным талантом, глубокими знаниями 
поэта. В связи с этим, творчество Низами Гянджеви, которое 
обогащается народным творчеством, также характеризуется с 
точки зрения влияния этого наследия на фольклор. 

В статье речь идет о связи творчества гениального азер-
байджанского поэта Низами Гянджеви с фольклором, расс-
матривается особое место пословиц, поговорок, хвалы, настав-
лений, мудрых выражений и др. жанров в лирике поэта. Низами 
Гянджеви, привнося выразительные возможности народного языка 
в письменную поэзию, не изменяет фольклорные жанры, он 
используя мудрые фразы, пословицы и другие выражения в тексте 
целиком, вкладывает поэтическую энергию этих высказываний в 
дух своих стихов. Низами Гянджеви достиг представления 
поэтической идеи, которую он хотел передать, используя на языке 
своих героев формы высказываний моделирующих поэтическую 
ситуацию, жизненные поведения посредством отшлифованных, 
отформованных, усовершенствованных на протяжении веков 
образов в народном мышлении. 

Ключевые слова: Азербайджан, Низами Гянджеви, фольк-
лор, пословицы, устный, поэт 

 
Məlumdur ki, Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatı, onun 

müxtəlif janr və növləri, mövzu, motiv, epizodları və s. yazılı 



211 
 

ədəbiyyatın davamlı şəkildə qaynaqlandığı zəngin mənbə ol-
muşdur. Ayrı-ayrı yazıçı və şairlərin yaradıcılığında geniş yer 
tutan bu irs əsərlərin həm ideya, həm də bədii xüsusiyyətlərinin 
tamamlanması və dolğunlaşmasında orijinal bədii vasitəyə çev-
rilmişdir. Klassik irsə bağlı böyük mütəfəkkir, dahi Azərbaycan 
şairi, filosof Nizami Gəncəvinin yaradıcılıq işində folklora mü-
raciət, müxtəlif folklor janrlarından istifadə şifahi sənətə sonsuz 
məhəbbət və bağlılığından irəli gəlir.  

Dahi Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi yaradıcılığı, folk-
lorun Nizami sənətinə təsiri məsələsi tədqiqatın mərkəzində 
saxlanılmışdır. Bu cəhətdən Nizami Gəncəvinin “Sirlər xəzinə-
si”, “Xosrov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “Yeddi gözəl”, “İs-
kəndərmə” adlı poemaları səciyyəvidir.  

Xalq arasında geniş yayılmış “Yaxşıdır yarımçıq papaqçı-
lıqdan”, “İnsana arxadır onun kamalı”, “Ucalmaq istəsən, bir 
kamala çat” və sairə ifadələrin Nizami Gəncəvi poemalarındakı 
bədii mövqeyini ayrı-ayrı nümunələrdə, həm də bu beytlərin 
zaman-zaman daha çox sevilib yayıldığını nəzərə çatdıraq: 

“Kamil bir palançı olsa da insan, 
Yaxşıdır yarımçıq papaqçılıqdan” (4, 65). 
“İnsana arxadır onun kamalı, 
Ağıldır hər kəsin dövləti, malı” (5, 44). 
“Ucalmaq istəsən, bir kamala çat, 
Kamal ehtiram göstərər həyat” (4, 64). 

Şairin poemalarında fikir sərrastlığı, lokanizmə xidmət edən 
bu deyimlər Nizaminin irihəcmli əsərləri – poemalarının bədii 
dilində də eyni işləklikdədir.  

Nizami Gəncəvinin böyük sənət irsi, şairin fitri isteda-
dından, dərin biliyindən qaynaqlanır. Bu baxımdan xalq ədəbiy-
yatından bəhrələnən Nizami Gəncəvi yaradıcılığı eyni zamanda 
bu irsin folklora təsiri baxımından da səciyyəvidir. Məlumdur 
ki, xalqın sevdiyi Nizami Gəncəvi qəhrəmanları, elə bu obrazları 
əfsanələşdirən şairin sözü ilə yaddaşlara köçürülür. Bu qəhrə-
manların taleyi, düşüncəsi, arzuları və sairə bağlı obrazlı nitqi 



212 
 

eynilə şifahi danışığa yol almış, xalq dilinin məhz yazılı ənənə 
vasitəsilə zənginləşməsinə səbəb olmuşdur. Bu gün də xalq ara-
sında işlənən bir çox ifadə və sözlər məhz Nizami Gəncəvi qəh-
rəmanlarının adı ilə bağlı olmuşdur: 

“Səadət kamalla yetişir başa, 
Xalqa hörmət elə, ədəblə yaşa”(4, 64). 
“O kəs ki, ömrünü həsr etmiş elmə, 
Baş əyməz heç zaman cəzri-əsəmmə”(5, 43). 
“Tikana uymayalar, bağından gül dərələr, 
Güllər sayrışan bağda tikanın nə qorxusu?! 
Əfsundan dil çıxaran ilanın nə qorxusu?! 
Tavus yanında qarğa nəyə gərəkdi bağda?!” (2, 34). 
“Qələbə ərz etdi ki, mən hazıram qisasa, 
Diş yerinə diş tökdü, toyu döndərdi yasa” (2, 34). 

Nizami Gəncəvi poeziyası, onun qəhrəmanlarına olan xalq 
sevgisi, məhəbbətinin nəticəsidir ki, məhz nağıllarda belə sevgi, 
iztirab, hicran epizodları səhnələri bilavasitə şairin məşhur beyt, 
poeması üzərində aparılır. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında, ilk növbədə, folklor dilin-
dən yaradıcı şəkildə istifadə olunur. Şifahi ədəbiyyatımızın mə-
səllər, atalar sözləri, deyimlər, hikmətli ifadələr və s. kimi janr 
və formaları Nizami lirikasında xüsusi yer tutur. Nizami xalq 
dilinin ifadə imkanlarını yazılı poeziyaya gətirərkən folklor janr-
larını dəyişdirmir, məsəllər, atalar sözləri və başqa deyimləri 
bütöv halında mətndə işlətməklə bu deyimlərin poetik enerjisini 
öz şeirlərinin ruhuna qatmış olur. Nizami Gəncəvi poetik situa-
siyanı, həyati davranışları modelləşdirən deyim qəliblərini öz 
qəhrəmanlarının dilində işlətməklə vermək istədiyi poetik ideya-
nın xalq təfəkküründə əsrlər boyunca cilalanmış, qəliblənmiş, 
mükəmməlləşmiş obrazlar vasitəsilə təqdiminə nail olur.  

Yazılı ədəbiyyatın şifahi sənətdən qaynaqlandığı mühüm 
mənbələrdən biri də folklor dilimizdən istifadəyə bağlıdır. Niza-
mi Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi”, “Xosrov və Şirin”, “Leyli və 
Məcnun”, “Yeddi gözəl”, “İskəndərnamə” və sairə kimi poema-



213 
 

larında şifahi ədəbiyyata bağlı alqış, dua, qarğış, and, deyim, 
atalar sözləri, məsəllərə geniş yer verilmişdir. 

Əski dünyagörüşün, adət-ənənələrin, mifik yaddaşın qorun-
duğu ən canlı mənbələrdən biri də məhz xalq danışıq dilidir. Pro-
fessor K.Vəliyev vaxtilə folklor dilimizin bu özəlliklərindən çıxış 
edərək yazır: “Folklor dili Azərbaycan dilinin əbədi örnəyidir. 
Nağıllarımızda, atalar sözlərində, bayatılarda, dastanlarımızdakı 
dil sanki dil üstündə dildir. Bu dil tutarlı dildir, yığcamdır, sərrast-
dır, ən başlıcası isə dilə baxsan, bu dildə danışan xalqın özünü, dü-
şüncə tərzini, duyum yönünü aydın görərsən, hiss edərsən” (9, 52).  

Dil sistemliliyinin uyğun folklor dil qatı əsasında bu və ya 
digər poemalarda gözlənilməsi Nizami Gəncəvinin eyni sənət 
təcrübəsindən irəli gəlir. Xalqın inam, düşüncə, təfəkküründə 
zaman-zaman cilalanaraq bu günümüzə qədər gəlib çatan müxtəlif 
deyimlər – alqış, dua, qarğış, deyim, atalar sözləri, məsəllər və s. 
klassik dövrdən başlayaraq müasir ədəbiyyatımızın da başlıca dil 
elementinə çevrilmişdir. Bu sözlər öz yığcam, lakonik tərzi, obraz-
lılığı ilə şairin qəhrəmanların təqdimi, portret təsvirləri, tipikləş-
dirmədə və s. başlıca yardımçı vasitəyə çevrilmişdir. Xalq məişəti 
və həyatının dolğun, real təsvirində yaradıcı sənətkar, uyğun dil 
faktı – folklor dilinə istinad edir. Bu baxımdan Nizami Gəncəvi də 
poemalarının dilində eyni mövqedən çıxış etmişdir.  

Xalq deyimləri, ifadələrinin böyük bir qismi də alqış və qar-
ğışlara bağlıdır ki, poemada obrazların mənşəyi, inam, düşün-
cəsi, mentaliteti bu və ya digər vasitələrlə yanaşı, eyni dil ele-
mentləri üzərində də müəyyənləşir. Folklorumuzdan da bəllidir 
ki, “arxaik düşüncənin formalaşdırdığı inam və etiqadların sis-
temli məhsullarından olmaqla andlar, dualar, alqışlar, qarğışlar 
insanların əski təsəvvür, baxış, görüşlərini, həmçinin deyim və 
sözə inam münasibətlərini semiotikləşdirir” (1, 3). 

Səciyyəvi xüsusiyyətləri, uyğun formulları ilə fərqləndirilən 
alqış, dua və qarğışlar xalq dil etiketi kimi poemalarda qəhrə-
manları fərqləndirməklə, onların bu etiketlə düşüncə, etiqad və 
emosionallıqlarını canlandırır, Nizami Gəncəvi yaradıcılığında 



214 
 

əhatə olunduğu mühit müsəlman Şərqi, onun məişəti dünyagö-
rüşü, yaşayış, həyat tərzidir. Şərq təfəkküründə islami düşüncə-
yə bağlı etiqadsa eyni mifoloji obrazlılığında öz əksini tapır. 
Poemalarda obrazların alqışla bağlı nitq etiketlərində “Allaha” – 
onun əzəli, əbədi varlığı, insan taleyi, həyatının yönəltməsi mi-
foloji gücü qorunub saxlanılır:  

“Allah ola bilməzdi yeri bilinsə hərgah 
Qüdrətini danma ki, kafirlik, xamlıq olar” (2, 32). 
“Bişr dedi: – Allahın qəzası vardır, 
Hər şeyə hökm edən pərvərdigardır” (5, 181). 
“Bir pay ver xəlvəti pay istəyənə, 
Allahın rizası bəs edər sənə” (6, 511). 
“Allahın xofunu yaddan çıxarma. 
Allahdan qorxana bəxti yar olar” (6, 508). 
“Allah qorxusunu unutma bir an” (4, 64). 
“Tanrının əmrinə sən əməl eylə” (5, 53). 
“Qoy sənin payını artırsın fələk” (4, 75). 
“Ona şükrüm mənim birə min olsun, 
Allahı duyana afərin olsun” (5, 95). 

Qeyd olunan alqış-dualar xalq dilində daha çox işləklik 
qazanmış deyimlər olmaqla yazılı ədəbiyyata şairin heç bir əlavə 
rəng, estetik – bədii əlavəsi olmadan gətirilmişdir.  

Bilavasitə islam mifologiyasından qaynaqlanan xalq deyim-
ləri ilə yanaşı, obrazların dilindən müxtəlif inanc və etiqadlara 
bağlı alqış, dualar da yer almaqla burada daha çox qəhrəman-
ların fərdi nitq etiketi kimi diqqəti cəlb edir: 

“Tanrı özü eşidər yəqin səhər duamı” (2, 46). 
“Bu əbədi dünyada gündüz olsun hər gecən, 
Tacının şöləsindən nurla dolsun hər gecən” (2, 46). 
“Əbədi səadətlə gülsün bəxtin ey sənin” (2, 43). 
“Heç əskik olmasın başından bir tük” (3, 38). 
“Gül kimi açılıb, gülsün pərdəsiz, 
Parlasın aləmdə bir günəş qədər. 
Ondan işıq alsın sonsuz üfüqlər” (4, 40). 



215 
 

“Şəninə təbil çalıb: “Zəfər yar olsun” söylər” (2, 42). 
Məlumdur ki, alqış və qarğışların ən ibtidai görüş, düşüncələ-

rə bağlı formaları məşhur Oğuznaməmiz olan “Dədə-Qorqud” 
dastanından gəlir. Ayrı-ayrı mərasimlərin, ritualların, müxtəlif 
qəhrəmanların, ayrıca Dədə Qorqudun dilindən verilən alqış, dua, 
qarğışlar həm mifik kökü, həm də poetikliyi baxımdan qədimdir. 
Qeyd edək ki, bu deyimlərin intonasiyası, axıcılığı – lirizmi 
müəyyən mənada bugünkü xalq danışıq dilində saxlanılmaqdadır.  

Nizami Gəncəvinin yaradıcılığında da qarğışlar daha oriji-
nal məzmun, formullara bağlıdır. Ayrıca qəhrəmanların dilindən 
səsləndirilən bu deyimlərin poetik çaları xüsusi ilə güclüdür. 

Poemaların danışıq dilində yalnız poetik formasında bu ifa-
dələr müraciət və aid olan subyektə işarəviliyini bildirən əlavə 
bədii təyinedici kimi işlədilməkdədir. Danışıq dilində tez-tez 
rast gəlinən bu ifadələrə Nizaminin yaradıcılığında xalq dil ele-
menti kimi daha çox rast gəlinir. Məsələn: 

“Başı, beyni yem olsun Zöhhak ilanlarına” (2, 43). 
“Oda düşüb yansın, tez dönsün külə” (3, 39). 
“Dedi: – Bəd duadan qorxuram ancaq, 
Diləyirəm sənə ölüm versin haqq” (5, 294). 
 Dedi: – Hər nə demiş, hamısı əyri. 
“Duan yerdə qalar” deyənlər hanı?” (5, 295). 

Nümunələrdə qeyd olunan “sənə ölüm versin haqq”, “oda 
düşüb yansın”, “duan yerdə qalar” kimi simvolik mənalandırmalar 
bilavasitə “dönsün külə”, “beyni yem olsun”, “sənə ölüm versin” 
kimi qarğışların mətndaxili funksional formaları – dil etiketindən, 
konkret bədii işarələnmə ilə dəyişən şəkli əlamətinin nəticəsidir. 

Məlum olduğu kimi, ən qədim deyimlərimizdən olan alqış, 
dua, qarğışların yaranması insanın məişət həyatında “yaxşı”, 
“pisə” öz münasibətini bildirməsi, xeyir və şər ruha olan ina-
mından qaynaqlanır.  

Xalq yaradıcılığı nümunələri içərisində atalar sözü və mə-
səllər yazılı ədəbiyyatın qaynağı – ən zəngin mənbələrdən biri-
dir. Ayrı-ayrı qəhrəmanların dünyagörüşü, xarakteri, fərdi aləmi, 



216 
 

poemalarda hadisə və situasiyalara şair yanaşması uyğun ümu-
miləşdirmələri vacib sayır ki, bu keyfiyyət də xalq yaradıcı-
lığında daha çox atalar sözləri, məsəllərin semantikasına bağlı-
dır. İkinci bir tərəfdən, poemalarda qoyulan çoxistiqamətli əxlaq 
və tərbiyə məsələlərinin öz konseptiv nəticəsini eyni material 
üzərində möhkəmləndirməsi daha məqsədəuyğundur. Belə ki, 
“atalar sözü və məsəllər tərbiyənin həm folklor konsepsiyası 
baxımından, həm də folklor materiallarına tərbiyəvi əhəmiyyəti 
baxımından (yəni aksioloji nöqteyi-nəzərdən) misilsiz material-
lardır. Təlim-tərbiyənin elə bir məsələsi, elə bir insani keyfiyyət 
yoxdur ki, o barədə onlarca atalar sözü və ya məsəl olmasın” (7, 
28). Atalar sözü və məsəllərin janr spesifikasına bağlı poema-
larda bir çox nəsihətamiz fikirlər, tərbiyəvi sözlər bu xalq ədə-
biyyatı nümunələri əsasında ümumiləşdirilir. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında ən çox müraciət olunan folk-
lor elementlərindən biri də Azərbaycan xalqının atalar sözləri və 
məsəlləridir. Nizami Gəncəvinin dili xalq arasında işlənən söz və 
ifadələrlə, atalar sözləri və məsəllərlə zəngindir. Şairin yaradıcılı-
ğında atalar sözləri və məsəllərdən istifadə bir sistemdir.  

Hər bir deyimin öz funksional əhəmiyyəti vardır. İşlənmə ye-
rinə və sayına görə şairin də sıx-sıx üz tutduğu atalar sözləri daha 
ağır çəkiyə malikdir. Başqa sözlə, “paremioloji vahidlərin sıra-
sında atalar sözlərinin xüsusi yeri vardır. Ümumiyyətlə, atalar 
sözləri təkcə paremioloji sistemdə yox, bütün epik düşüncə sis-
temində çox mühüm funksional semantikaya malikdir” (8, 67). 

Sadəlik, yığcamlıq, kəskinlik ümumiləşdirmə və s. xüsusiy-
yətlərlə səciyyələnən atalar sözləri və məsəllərin Nizami Gəncə-
vinin də yaradıcılığında zəngin məzmun, emosional çeşidi ilə 
rastlaşırıq. Şairin poemalarında bu deyimlər ilkin olaraq qüvvətli 
portret cizgilərində diqqəti cəlb edir. Surətlərin hər birinin dilin-
də ifadə olunan atalar sözləri, məsəllərin yönü əsasən obrazın 
təbiətini: xarakterini dolğun şəkildə canlandırır, onu oxucu üçün 
nitq dili ilə təqdim edir. Məsələn: 

 



217 
 

“Deyirlər məsəldir xalq içində bu, 
Qızıl çeşməsidir yatsa əgər su, 
Yatmış su gümüşdür, demə zər ona, 
Buz belə şahid“lik eyləyir ona” (5, 9). 
“Dünya nemətini daim yada sal, 
Ondan sağlığında mənfəətlər al”(5, 305). 
“Mərdlərin qan tökən qılıncı, bəlli, 
Alim tədbirilə olar kəsərli”(6, 515). 
“Cahanda yaxşıdır iki şey ancaq: 
Az yemək, bir də ki, çox bağışlamaq”(5, 305). 
“Yeməkdə əsasdır cana nuş olmaq, 
Onun dadına yox, faydasına bax”(6, 521). 
“Nə çox əylənən ol, nə də çox yeyən 
Bunlardan süstləşər, keyiyər bədən”(6, 515) 
“Oda üzərlik at hər gün, hər səhər. 
Pis gözə inanma, ondan gəz kənar”(6, 508). 
“Demiş müdrik qoca belə bir məsəl: 
“Gərək yaman gözdən qorunsun gözəl!””(6, 508). 
“Öz adına layiq işlər gör ki, sən 
Axırda utanma xəcalətindən”(4, 64). 
“Ağac bar verəndə, cinsi sorulmaz!” (4, 64).  

Bu qəbildən olan atalar sözləri və məsəllər obrazların şikayət, 
narazılıqları üzərində qurulmaqla onların məişət həyatlarındakı 
gileydən qaynaqlanır. Şair obrazların daxili gərginliklərini, bütöv-
lükdə həyatdan umduqlarını məhz bu ifadələr üzərində ümu-
miləşdirərək, qəhrəmanların emosional nitqi ilə portretlərini cızır. 

Obraz seçkinliyi, qəhrəmanların əməyə sevgisi, çalışqanlığı, 
cəsarəti, mərdliyi və s. üzərində qurulan bu deyimlər həm də 
zəngin surətlər qalereyasını tamamlayır. Bu və ya digər obrazın 
ayrı-ayrı surətlərlə, xüsusilə şair düşüncəsində müsbət planda 
işlədilmiş qəhrəmanlarla müqayisəsi şair tərəfindən uyğun atalar 
sözləri üzərində aparılır.  

“Ayaq basdığın yerə qoya bilim başımı” (2, 46) 
“Çıxmaz xatirindən onun kimsə bil. 



218 
 

Yüz min hiylə qursan, işlətsən kələk”(5, 305). 
“Yıxılmaz az yeyən ucadan, haşa! 
Çıxmaz tamahkar da ucaya, başa” (5, 305). 
“Bu yerin xəzinəsi ilansız deyill, 
Bir xurma göstər ki, olsun tikansız” (5, 306). 
“Bu nə tənbəllikdir? Giriş bir işə, 
Bekarlıq insanı sıxar həmişə!” (6, 521). 
“Paxıllıq tozuyla elə gün olar 
Günahsız qönçələr saralar, solar” (5, 51).  
“Hiylədən, riyadan daim kənar ol!” (4, 65),  
“Dərmanın yoxdusa, dərd ilə uzlaş” (2, 35)  

və s. kimi atalar sözləri vasitəsilə şair ikiüzlü, hiyləgar, nankor, 
tamahkar, tənbəl, paxıl, yalançı və s. mənəvi keyfiyyətlərdə 
verilən obrazların portretini tamamlayır. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında atalar sözləri və məsəllərdən 
istifadə imkanlarının mühüm bir qolu da xalq düşüncə, müdrik-
liyində şeir olan əxlaq tərbiyəsinin qoyulması ilə bağlıdır. 
Zəhmətə çağırış, insanpərvərlik, insana məhəbbət duyğusu, 
həmrəylik və s. kimi xalq əxlaqının əsaslarına söykənən atalar 
sözləri və məsəllərdən şair yaradıcı şəkildə bəhrələnməklə, öz 
əsərlərini bu cür qiymətli tərbiyəvi motivlərlə zənginləşdirmişdir:  

“Heç kəs turş söyləməz öz ayranına” (5, 43), “Rahat yatan yax-
şı yuxular görər” (5, 45), “Ağı qara eylər, zil qaranı ağ” (5, 46), “Su-
dan dürr, daşdan da gövhər çıxardar” (5, 53) (daşdan pul çıxardar), 

“Xəsis halvasını yeməkdənsə mən 
Yaxşıdır paylasam öz çörəyimdən” (5, 55). 
“Minlərlə xidmətçin olsa da, hökmən. 
Özün əl qolunu heç qoyma işdən” (6, 521). 
“Sözlərim itisə mənim qılınctək, 
İncimə, adətdir qılıncda kəsmək” (6, 524). 

“Nemət küfrü pisdir dinsiz olmaqdan”(5, 284),“Sükut çox 
yaxşıdı pis danışmaqdan”(6, 522), “Zalıma heç zaman eləmə 
kömək” (6, 522), “Heç salma altına özgə kilimi”(6, 523), “Özgə-
nin əliylə qazdırma mədən” (6, 521), “Dürrümü çəkmədim özgə 



219 
 

suyuna (4, 63), “Bal tutan arılar barmağı sancar”(4, 63), “Dar 
başmaq geyinən tez çolaq olar” (3, 360) və s. atalar sözləri, de-
yimlər şairi sxematizm, nəsihət dili, quru təsvirçilikdən qurtarır, 
didaktikanı burada bilavasitə xalq danışıq dili, onun sadəliyi, 
gözəlliyi əvəz edir. 

Şifahi xalq ədəbiyyatının janrları və nümunələrinə müraciət 
şairin poemalarına canlı dil, romantik əhvali-ruhiyyə, güclü xarak-
terlər gətirməklə onun bədii kamilliyini daha da zənginləşdirmişdir.  

Şifahi xalq ədəbiyyatı, onun əsrlər boyunca cilalana-cilalana 
gələn sənət inciləri Nizami yaradıcılığının poetik qaynaqlarından 
birini təşkil edir. Azərbaycan poetik düşüncəsinin bağrından 
qopmuş Nizami bütün yaradıcılığı boyunca bu poetik yaddaşa, 
şifahi düşüncəsinə bağlı qalmış, ondan bütün yaradıcılığı bo-
yunca bəhrələnmişdir.  

Folklor Nizami düşüncəsindən keçməklə yeni poetik səviy-
yə, yeni poetik obrazlılıq kəsb edir. Nizaminin şifahi ədəbiyyat-
dan alaraq öz yaradıcılığına gətirdiyi folklor obrazları, ümumən, 
folklorizmlər burada yazılı ədəbiyyatın poetikası ilə zinətlənir və 
yenidən xalqa, şifahi yaşam formasına qayıdır. Nizami poeziyası 
xalq arasında məşhurlaşdıqca, onun yaradıcılığı şifahi yaddaşa 
köçdükcə “Nizami-folklor” əlaqələri yeni səviyyələr kəsb edir.  

“Nizami-folklor” münasibətləri ikitərəfli, daha doğrusu, 
qarşılıqlı yaradıcılıq prosesi olmuşdur. Xalqın şifahi sənət xəzi-
nəsindən bütün ömrü boyu qaynaqlanan bu ustad sənətkar eyni 
zamanda öz yaradıcılığı ilə folklora, xalq dilinə, xüsusilə xalq 
dilinin deyim fonduna (nitq folkloruna: frazeoloji, paremioloji 
vahidlərə və s.) təsir etmişdir. Nitq folklorizmləri dil etiketləri 
kimi özündə milli-mənəvi yük daşıyır. Nizami Gəncəvi bir çox 
hallarda böyük fəlsəfi mətləbləri böyük ustalıqla deyimlər vasi-
təsi ilə ifadə etmişdir. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında nitq folklorizmlərindən isti-
fadə həm də milli-mənəvi dəyərlərin qorunmasına xidmət edir. 
Folklorun milli mənəviyyatdakı yerini dərindən dərk edən şair 
yaradıcılığında daim milli-mənəvi dəyərlərin keşiyində durmuş-



220 
 

dur. Deyimlərdə yaşayan milli-mənəvi dəyərləri öz əsərlərinə 
gətirən şair bununla da onlara yeni ömür vermiş, bu dəyərləri 
gələcək nəsillərə çatdırmağa nail olmuşdur. 
 

QAYNAQLAR 
1. Abdulla B. Alqışlar... Qarğışlar. Bakı: Ozan, 2010, 220 s. 
2. Gəncəvi N. Sirlər xəzinəsi. Bakı: Yazıçı, 1981, 194 s. 
3. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Bakı: Yazıçı, 1982, 400 s. 
4. Gəncəvi N. Leyli və Məcnun. Bakı: Yazıçı, 1982, 302 s. 
5. Gəncəvi N. Yeddi gözəl. Bakı: Yazıçı,1983, 354 s. 
6. Gəncəvi N. İskəndərnamə. Bakı: Yazıçı, 1982, 689 s. 
7. Həşimov Ə.Ş., Sadıqov F.B. Azərbaycan xalq pedaqogikası. 

Bakı: Patronat, 1993, 28 s. 
8. Rzasoy S. Oğuz mifi və Ata sözləri // “Dədə Qorqud” jurnalı, 

2005, № 1, s. 66-72 
9. Vəliyev K. Dastan poetikası. Bakı: Yazıçı, 1984, 52 s.  



221 
 

GENCELİ NİZÂMÎ’NİN DÖRT MESNEVİSİNİN 
MENSUR TERCÜMESİ VE TESPİT EDİLEBİLEN EL 

YAZMA NÜSHALARI 
 

INTERPRETATION OF NEZAMI GANJAVI’S FOUR 
MASNAVIES AND THEIR DISCOVERED 

HANDWRITTEN COPIE 
 

Hamza KOÇ 
Dr. Öğr. Üyesi 

Giresun Üniversitesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü 
vaveyla-61@hotmail.com 

Özet 
XII. yüzyılda yaşayan Ebu Muhammed Cemalüddin İlyas b. 

Yusuf b. Zeki b. Müeyyed Nizâmî, farklı konularda kaleme aldığı beş 
mesneviden oluşan Penc Genc adlı hamsesiyle gerek çağdaşlarına 
gerekse kendisinden sonra bu türde eser veren birçok şaire öncülük 
etmiştir. Şairin doğum ve ölüm tarihleri kesin olarak bilinmemekle 
beraber kabul gören genel kanaat, 535-540/1141-1145 yılları arasında 
dünyaya geldiği ve 597-611/1201-1214 yılları arasında öldüğü 
yönündedir. Gence’de iyi bir eğitim gören Nizâmî; tüm insanlığı 
ilgilendiren konulara yer vermesi, geniş hayal gücü, anlatım tekni-
ğindeki başarısı, ayrıntılı ruh tahlilleri, kültürel birikimi, akıcı üslubu, 
etkileyici tasvirleri, zengin ve orijinal mazmunları ile Fars ve Türk 
edebiyatına önemli ölçüde tesir etmiş, hatta İslam coğrafyasının sınır-
larını aşarak bütün dünyada derin yankılar uyandırmayı başarmış ev-
rensel bir şairdir. Nizâmî’nin hamsesini teşkil eden Mahzenü’l-esrâr, 
Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, Heft Peyker ve İskendernâme’ye 
Fars ve Türk edebiyatında önemli nazireler yazılmış, aynı zamanda 
adı geçen mesnevilerin farklı dillere manzum ve mensur biçimde 
tercümeleri gerçekleştirilmiştir. Bu çalışmada şairin Mahzenü’l-esrâr 
dışında kalan dört mesnevisinin mensur tercümeleri üzerinde duru-
lacak ve bu tercümelerin tespit edilebilen el yazma nüshaları hakkında 
detaylı bilgi verilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Nizâmî, mesnevi, Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü 
Mecnûn, Heft Peyker, İskendernâme, mensur tercüme 



222 
 

Summary 
With his work Panj Ganj (Five Treasures), consisting of five 

masnavi that he wrote on different subjects, Abū Muḥammad Jamal 
ad-Dīn Ilyās ibn-Yūsuf ibn-Zakī ibn-Muayyad Nizami who lived in 
the 12th century was a pioneer among his contemporaries, and many 
poets produced similar works after him. The poet’s exact birth and 
death dates are not known; however, it is generally accepted that he 
was born between 535 to 540 and 1141 to 1145 and died between 597 
to 611 and 1201 to 1214. Nizami, who received a good education in 
Ganja, profoundly influenced Persian and Turkish literature with 
works he penned on different subjects and with his broad imagination, 
success in narrative technique, detailed mood analysis, cultural 
background, fluent style, impressive descriptions, and rich and 
original metaphors. He was even a universal poet who succeeded in 
transcending the borders of Islamic geography and creating deep 
repercussions all over the world. Important nazire (parallels) were 
written in Persian and Turkish literature for Makhzan-ol-Asrâr (The 
Treasury or Storehouse of Mysteries), Khosrow o Shirin (Khosrow 
and Shirin), Leyli o Majnun (Layla and Majnun), Haft Peykar (The 
Seven Beauties), and Eskandar-Nâmeh (The Book of Alexander) which 
comprise Nizami’s Khamsa (Quintet)/Panj Ganj. These masnavi were 
also translated into different languages in verse and prose. This study 
discusses the prosaic translations of four of the masnavi of the poet, 
except Makhzan-ol-Asrâr and gives detailed information about the 
discovered handwritten copies of these translations. 

Key words: Nizami, masnavi, Khosrow o Shirin, Leyli o Maj-
nun, Haft Peykar, Eskandar-Nâmeh, prosaic translation 

 
GİRİŞ 
Türk dünyasının en büyük şairlerinden biri olan ve hamse 

türünün kurucusu olarak kabul edilen Nizâmî’nin doğum ve ölüm 
tarihleri kesin olarak bilinmemektedir. Şair, muhtelif tarih ve 
görüşler ileri sürülmekle birlikte kabul gören genel kanaate göre 
535-540/1141-1145 yılları arasında Azerbaycan’ın kadim şehirle-
rinden Gence’de dünyaya gelmiş ve eserlerinin yazılış tarihlerinden 
hareketle 597-611/1201-1214 yılları arasında adı geçen şehirde 



223 
 

ölmüştür. Hayatı hakkında gerek tezkirelerin verdiği bilgiler gerek-
se yapılan yeni araştırmalarda elde edilen sonuçlar yeterli değildir. 
Dolayısıyla şairin yaşamına dair en sağlıklı bilgiler son derece 
sınırlı da olsa eserlerindeki bazı ifadelere dayanmaktadır (19, 183). 

Babası Yusuf’un içtimai mevkii ve varsa resmî vazifesinin 
ne olduğu bilinmemektedir. Annesinden Leylâ vü Mecnûn’un bir 
beytinde reise-i Kürd şeklinde bahsetmiştir ki bazı müellifler 
buradaki reise kelimesini şairin annesinin adı olarak düşün-
müşlerdir. Yine Leylâ vü Mecnûn’un bir beytinden Ömer adlı bir 
dayısı olduğu anlaşılmaktadır. Bunların üçü yani babası, annesi 
ve dayısı söz konusu eseri tamamladığında (584/1188) ölmüş 
bulunuyorlardı (5, 318-319). Nizâmî, tahminen 1169-1172 yılla-
rı arasında bir gazelini okuyup beğenen Derbend hükümdarı 
Seyfeddin Muzaffer’in kendisine bağışladığı Afak (Appak) adlı 
köle bir Kıpçak kızıyla evlenmiş ve bu eşinden Muhammed 
adında bir oğlu dünyaya gelmiştir. Afak’ı çok sevmiş olan şair, 
Hüsrev ü Şîrîn’de onu genç yaşta kaybettiğini bildirir. Nizâ-
mî’nin üç defa evlendiği, ömrünün son yıllarında eşlerinin ölü-
mü sebebiyle yalnız kaldığı ve talihinden şikâyet ettiği, mesne-
vilerinde zaman zaman uygun bir fırsat bulduğunda kendisi hak-
kında verdiği malumattan anlaşılmaktadır (3, 71; 9, 639-640). 

Tahsilini Gence medreselerinde tamamlayan Nizâmî; çok iyi 
bir öğrenim görmüş, Arapça, Farsça, Süryanice, Pehlevice ve İbra-
nice bildiğini İkbâlnâme adlı eserinde ifade etmiştir. Şairin aynı 
zamanda Ermenice ve Gürcüce bildiği de tahmin edilmektedir. 
Yabancı dil bilmesi, mesnevilerini yazarken eski kitaplardan ve 
değişik kaynaklardan faydalanmasını kolaylaştırmış, bir nevi 
ufkunu genişletmiştir. Zira Nizâmî, eserlerinde zamanının birçok 
şair ve âlimi gibi farklı konularda kitaplar okuduğundan ve böylece 
çok derin bilgiler elde ettiğinden söz eder. Tarih, dinler tarihi, 
felsefe, astronomi, matematik, tıp gibi değişik ilim dallarında 
ansiklopedik bilgi birikimine sahip olduğu, mesnevilerinde yeri 
geldikçe – biraz da övünmek maksadıyla – bu gibi konular 
hakkında fikir beyan etmesinden, açıklamalarda bulunmasından ve 



224 
 

kritik yapmasından açıkça anlaşılmaktadır (3, 71). Ortaya koyduğu 
eşsiz eserler ve çağdaşlarınca “Hakîm” şeklinde anılması Nizâmî’-
nin mükemmel bir eğitim aldığının en önemli göstergelerindendir. 
İskendernâme’sinde tanınmış bütün Yunan filozoflarını konuştur-
ması Yunan felsefesine olan hâkimiyetini, Barbüd’ün Hüsrev için 
çaldığı otuz nağmeyi ustaca birer beyitle anlatması ise musiki 
ilmine ne derece vakıf olduğunu gözler önüne sermektedir (32, 42-
43). Nizâmî, zamanında geçerli olan teorik ve uygulamalı ilimlerin 
çoğunda kendisini yetiştirmesine rağmen daha çok ilahiyat ve 
edebiyatla uğraşmış, edebî ve estetik ağırlıklı ürünler kaleme alarak 
kültürel derinliğini ortaya koymuştur. Şiirlerinden çıkarılan ilmî, 
fikrî ve akidevî unsurlar; onun, çağının ilimleri üzerindeki derin 
vukufiyetine delalet eden önemli işaretlerdir (2, 71). 

Nizâmî’nin ilk tahsil yıllarından hamsesinin ilk mesnevisi 
olan Mahzenü’l-esrâr’ı kaleme aldığı zamana kadar nasıl bir ya-
şam sürdüğü belli değildir. Sonraki eserlerinde şair, çok sıkı bir 
riyazet hayatı yaşadığını, bir köşede oturarak çok sade yiye-
ceklere kanaat ettiğini ve binlerce kez halvete çekilip kırktan fazla 
çile çıkardığını ifade etmektedir. Ancak bu halvet ve çilelerine ne 
zaman başladığı bilinmemektedir. Dolayısıyla Mahzenü’l-esrâr’ı 
yazarken böyle bir yaşamı tercih ettiği söylenebilir. Eserlerinde 
mütevazı bir hayatı benimsediğine dair oldukça fazla kayıt 
bulunan Nizâmî, zühtten dolayı padişahların yakınında bulunma-
dığını, dünyadan el etek çekmiş ve bir avuç arpa ununu kendisine 
azık edinmiş bir insan olduğunu belirtmektedir (5, 319). 

Nizâmî’nin şairlik kudreti de oldukça yüksektir. Onun necip, 
müstakil ve vakur bir dehaya sahip olduğu noktasında Avfî, 
Kazvinî, Devletşâh ve Lutf Ali Beg Âzer gibi tezkire müellifleri ve 
Hâfız, Câmî gibi büyük üstatlar hemfikirdirler. Salahiyet sahibi 
kalemler, Nizâmî’yi gelmiş geçmiş bütün İran şairlerine tercih 
etmişler ve mukayese için karşısına sadece Sadî ile Firdevsî’yi 
çıkarabilmişler, çok titiz bir tetkik ve tahkik neticesinde üstünlük 
vasıflarının çoğunu onda bulmuşlardır. Sanatın her vadisinde 
müthiş bir yeteneğe sahip olan Nizâmî, özellikle didaktik ve lirik 



225 
 

konularda etkileyici eserler vermiştir. Teşbih, istiare ve mübalağa 
gibi edebî sanatlarda da gayet başarılı olan şairin mazmun ve 
nükteleri orijinaldir. Fikirlerini kelime cevherleriyle işlemesini çok 
iyi bilir ve şiirlerinde şekil ile mana güzellikte birbiriyle yarış 
hâlindedir. Şair, çeşitli halk tabakalarının kullandığı; fakat zamanla 
unutulmuş sözcükleri, tabirleri ve atasözlerini eserlerine sokarak 
onlara yepyeni bir renk ve taptaze bir canlılık kazandırmış ve bu 
anlamda pek çok sanatçıya üstünlük sağlamıştır. Yazdığı beyitlerin 
manasına ve zevkine her okuyan kişi birden vâkıf olamaz. Onun 
beyitlerindeki inceliği ve derinliği kavramak biraz da Doğu kültü-
rünü ve Farsçayı iyi bilmekle alakalıdır. Bu incelik ve derinlik, 
tarihî bir kıssaya veya olaya işaret ettiği zaman daha da güç bir hâl 
alır. Şairin bu yönünü bilmeyenler takide düştüğünü zannederler; 
ancak hiç de öyle değildir. Söz konusu beyitler ehlinin elinde bir 
bülbül misali dile gelirler. Nizâmî, zamanına nazaran roman tek-
niğinde de büyük başarı göstermiştir. Akıcı ve sürükleyici üslubu 
ile olayları birbirine sıkı sıkıya bağlamış ve şahısları zaman ve 
mekâna haiz oldukları hüviyete göre konuşturmasını çok iyi bil-
miştir. O, eserlerinde bir kadını konuştururken bir psikolog gibi 
kadın ruhunun bütün inceliklerini ortaya çıkarmış, âdeta gizli 
duygularına tercüman olmuş, sevgi ve kinlerini yine kendi tabir-
leriyle pek ustaca söyletmiştir. Eserleri bu açılardan o kadar 
mükemmeldir ki ufak bir dokunuşla onları sahneye uyarlamak ve 
filme çekmek pek mümkündür (33, V-VI). 

Nizâmî’nin dünya görüşü her türlü çirkinlikten uzak durma 
üzerine kurulmuştur. O; temiz insan hayatı, kâmil şahsiyet ve 
kâmil toplum arayışında olmuş ve eserlerinde sürekli olarak bu 
kâmilliği elde etmenin yollarını sorgulamıştır. Dolayısıyla yapıt-
larında doğrudan ya da dolaylı olarak ideal toplumu ele almış ve 
ideal toplumun esaslarını irdelemiş, gerekli unsurları bazen tarihî 
kahramanların bazen de sıradan insanların diliyle vurgulamıştır 
(39, 27). Nizâmî’nin eserlerinde adalet kavramı da önemli bir yer 
işgal etmektedir. Bu konuda yöneticiler üzerinde özellikle durmuş 
ve adil yönetici tipini çizmeye çalışmıştır. Ona göre yönetici ideal 



226 
 

insan olmalı, toplum üyelerine örnek teşkil etmeli, onlar arasında 
adaletli davranarak sosyal barışı ve sosyal birliği sağlamalı, 
konulan kurallar doğrultusunda herkese aynı açıdan yaklaşmalı ve 
kurulan dengeyi bozmamaya özen göstermelidir. Aksi hâlde 
toplumda bozulmalar başlayacak, bunun sonucunda belki de 
toplum-devlet yıkılacak ve yok olup gidecektir (38, 202). Bu dü-
şünceden hareketle Nizâmî, zaman zaman hitap ettiği hüküm-
darlara rehberlik yapan bir mütefekkir rolüne bürünmüş ve onlara 
yol göstermeyi hedeflemiştir. Mesela İskender’in yanında Aristo 
gibi filozof bir vezir olduğuna, dolayısıyla dünyada muvaffak 
olmuş hükümdarları genel olarak gözden geçirdiğine ve bütün 
bunların yanında birer akıllı vezir bulunduğuna işaret ederek bu 
konudaki fikirlerini ortaya koymuştur (13, 310-311).  

Nizâmî; alçakgönüllü, insanları seven ve dalkavukluktan as-
la hoşlanmayan dürüst bir şairdir. Eserlerinde çeşitli vesilelerle 
ifade ettiği gibi daima sade ve gösterişten uzak bir yaşamı tercih 
etmiş ve hiçbir zaman maddi çıkar beklentisiyle bir hükümdarı 
övmemiş, hatta zaman zaman onları eleştirmekten de çekinme-
miştir. Her ne kadar hamsesini oluşturan mesnevilerin her birini 
bir hükümdara sunmuş ve karşılığında bazı armağanlar kabul 
etmiş ise de çağdaşı olan birçok ünlü sanatçının aksine şairliği 
bir geçim kapısı olarak görmemiştir. Eserlerini genellikle hü-
kümdarların ricası üzerine kaleme alan şair, onları överken aşırı-
ya kaçmamaya özen göstermiş ve bu tutumuyla söz konusu hü-
kümdarların saygı ve güvenini kazanmayı başarmıştır (11, 19). 

Hamse ifadesi ilk olarak Penc Genc (beş hazine) adıyla beş 
mesnevi yazan Nizâmî tarafından bu anlamı ile kullanılmıştır. 
Fars edebiyatında yaklaşık otuz kadar şair hamse kaleme almış-
tır. Ancak bu şairler arasında Türk edebiyatını etkileyecek kadar 
büyük şöhrete kavuşmuş olan birkaçını sıraladığımızda ilk sırayı 
yine Nizâmî alır. Şairin hamsesi sırasıyla Mahzenü’l-esrâr, 
Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, Heft Peyker ve İskendernâme 
adlı mesnevilerinden oluşmaktadır (31, 188). 

Nizâmî, ilk mesnevisi olan Mahzenü’l-esrâr’ı, Mengücekli-



227 
 

lerden Erzincan hâkimi Fahreddin Behrâmşâh adına 570/1174 veya 
572/1176 yılında kaleme almıştır. Müfteʻilün müfteʻilün fâʻilün ka-
lıbıyla yazılan mesnevi yaklaşık 2400 beyitten ibarettir. Behrâm-
şâh’tan bu eser karşılığında önemli bir caize alan şair, Gazneli Se-
nâ’î’nin Hadîkatü’l-hakîka adlı tasavvufi mesnevisinden esinlen-
miş, münâcât, naʻt ve Behrâmşâh’a övgüden sonra eserini makale 
adını verdiği yirmi bölüme ayırmıştır. Doğu edebiyatında görülen 
didaktik-felsefi şiirin en güzel örneklerinden biri olan Mahzenü’l-
esrâr’da adalet, doğruluk, mertlik, yiğitlik ve alçakgönüllülük gibi 
İslam ahlakının da yücelttiği umumi beşeri değerler işlenmiştir. 
İran ve Hindistan’da olduğu gibi Türk edebiyatında da ilgiyle 
karşılanan bu didaktik mesneviye birçok nazire yazılmış; ancak 
Nizâmî’nin başarısına ulaşılamamıştır (3, 72; 19, 184). Haydar-ı 
Harezmî’nin Mahzenü’l-esrâr’ı, Ali Şir Nevâyî’nin Hayretü’l-
ebrâr’ı, Ahmed-i Rıdvân’ın Mahzenü’l-esrâr’ı, Abdülvehhâb Ha-
yâlî’nin Ravzatü’l-envâr’ı, Taşlıcalı Yahyâ’nın Gülşen-i Envâr’ı, 
Bursalı Rahmî’nin Gül-i Sad-berg’i, Azerî İbrahim Çelebi’nin 
Nakş-ı Hayâl’i, Bursalı Cinânî’nin Riyâzü’l-cinân’ı, Gelibolulu 
Mustafa Âlî’nin Tuhfetü’l-uşşâk’ı ve Nevʻî-zâde Atâyî’nin Nefha-
tü’l-ezhâr’ı klasik Türk edebiyatında Nizâmî’nin Mahzenü’l-es-
râr’ına nazire olarak kaleme alınan başlıca eserlerdir (1, 49-144; 4, 
182-183; 10, 37-40; 12, 217-222). M. Nuri Gençosman (14) Ni-
zâmî’nin bu eserini Türkiye Türkçesine tercüme etmiştir. 

Hamsenin ikinci mesnevisi olan Hüsrev ü Şîrîn’in muhtelif 
nüshaları birbirinden çok farklı olduğu için yazılış tarihi ve kime 
ithaf edildiği kesin olarak tespit edilememektedir. Hezec bahrinin 
mefâʻîlün mefâʻîlün feʻûlün kalıbıyla kaleme alınan mesnevinin 
beyit sayısı nüshalarına göre 5700 ile 7700 arasında değiş-
mektedir. Eserde Sasani hükümdarı Hüsrev-i Perviz ile Ermeni 
prensesi Şîrîn’in aşk hikâyesi anlatılmaktadır. Güçlü aşk duygula-
rının tahliliyle bir çeşit aşk romanı hâline getirilen mesnevi daha 
sonra benzerlerinin yazılacağı bir edebî tür oluşturmuştur (5, 322-
323; 19, 184). Kutb, Fahrî, Şeyhî, Ali Şir Nevâyî, Ahmed-i 
Rıdvân, Hâmidî-zâde Celîlî, Lâmiʻî Çelebi, Sâlim, Ömer Bâkî, 



228 
 

Mustafa Ağa Nâsır ve Nâkâm Hüsrev ü Şîrîn, Ferhâd u Şîrîn ya 
da Ferhâdnâme adlı eserleriyle bu konuyu işlemiş olup metinleri 
elde bulunan şairlerdir (8, 8-22). Nizâmî’nin Hüsrev ü Şîrîn’i, 
Sabri Sevsevil (33) tarafından Türkiye Türkçesine çevrilmiştir. 

Nizâmî, hamsesinin üçüncü mesnevisi olan Leylâ vü 
Mecnûn’u Şirvanşâh Ebu’l-Muzaffer Celâlüddevle Ahsitan bin 
Minûçihr’in isteği üzerine kaleme almıştır. Şair, dört aydan kısa 
bir sürede bitirdiği eserinde, mefʻûlü mefâʻilün feʻûlün kalıbını 
kullanmıştır. Leylâ vü Mecnûn, bizzat Nizâmî’nin belirttiği üzere 
584/1188 yılında tamamlanmış olup dört bin küsür beyitten oluş-
maktadır. Şair, kendisinden önceki anonim malzemeleri göz 
önünde bulundurarak birtakım tasarruflarda bulunmuş ve hikâye-
ye yeni boyutlar kazandırmıştır. Çağının edebî zevk ve anlayışını 
dikkate alarak yazdığı eserinde Nizâmî, tahkiyeye dayalı 
metinlerde görülen anlatım tekniklerini rahatça kullanabilmiştir. 
Bunun için olsa gerek yazıya döküldüğü devirde büyük kitleler 
tarafından beğenilip takdir edilen ve asırlar boyunca kendisine 
nazireler kaleme alındığı hâlde aşılamamış bir şaheser olan Leylâ 
vü Mecnûn, yazıldığı kültür dairesine giren toplulukların duygu-
larını, düşüncelerini, hayallerini ve heyecanlarını estetik bir yapı 
içerisinde başarı ile harekete geçirebilmiştir (2, 82-83). Şâhidî’nin 
Gülşen-i Uşşâk’ı, Ali Şir Nevâyî’nin Leylî vü Mecnûn’u, 
Behiştî’nin Leylâ vü Mecnûn’u, Hamdullah Hamdî’nin Mecnûn u 
Leylâ’sı, Ahmed-i Rıdvân’ın Leylâ vü Mecnûn’u, Hâmidî-zâde 
Celîlî’nin Leylâ vü Mecnûn’u, Sevdâyî’nin Kıssa-i Leylî Birle 
Mecnûn’u, Hakîrî’nin Leylâ vü Mecnûn’u, Fuzûlî’nin Leylâ vü 
Mecnûn’u, Lârendeli Hamdî’nin Leylâ vü Mecnûn’u, Celâl-zâde 
Sâlih Çelebi’nin Kıssa-i Pür-Gussa-i Leylâ vü Mecnûn’u, 
Halîfe’nin Leylâ ile Mecnûn’u, Atâyî (Kul Atâ/Atâoğlı)’nin Leylâ 
vü Mecnûn’u, Kâf-zâde Fâ’izî’nin Leylâ vü Mecnûn’u, Örfî 
Mahmûd Ağa’nın Kıssa-i Leylâ vü Mecnûn’u, Andelîb’in Leylâ 
vü Mecnûn’u ve Nâkâm’ın Leylî ile Mecnûn’u Türkçe yazılmış ve 
metinleri elde bulunan mesnevilerdir (23, 17-64). Nizâmî’nin 
Leylâ vü Mecnûn’unu, Ali Nihat Tarlan (35) nesren, A.Naci 



229 
 

Tokmak (36) ise nazmen Türkiye Türkçesine çevirmiştir. 
Hamsenin dördüncü mesnevisi olan Heft Peyker, Merâ-

ga’nın Türk hâkimi Alaaddin Körp Arslan’ın isteği üzerine 
593/1197 yılında kaleme alınmış ve ona ithaf edilmiştir. Heft 
Günbed ya da Behrâmnâme adlarıyla da bilinen eser, feʻilâtün 
mefâʻilün feʻilün vezniyle yazılmış olup 5114 beyitten muteşek-
kildir. Mesnevide Sasani hükümdarı V. Behrâm’ın menkıbevî 
hayatının yanında, av, savaş ve aşk maceraları konu edilmek-
tedir (37, 50-52). Nizâmî, Behrâm-ı Gûr’un hayatını başta Şeh-
nâme olmak üzere farklı kaynaklardan da istifade ederek 
müstakil bir eser hâline getirmiş ve bazı ilavelerle birlikte hikâ-
yeye yeni bir boyut kazandırmıştır. Zira Behrâm-ı Gûr’un yedi 
iklim padişahının yedi kızı (heft peyker) ile evlenmesi, bu kızla-
rın, kendileri için yaptırılan yedi köşke (heft günbed) yerleştiril-
meleri ve Behrâm’ın haftanın her günü farklı bir güzeli ziyaret 
ederek onlardan masallar dinlemesi mesneviye Nizâmî tarafın-
dan eklenen hususlardır. Nizâmî’den sonra aynı konuyu işleyen 
şairler, eserlerini bu çerçevede kaleme almışlardır. Bu sebeple 
Nizâmî aynı zamanda hikâyenin iskeletini oluşturan ilk şair 
olma özelliğini de taşımaktadır (18, 347). Türk edebiyatında 
Heft Peyker konulu mesneviler daha çok Nizâmî’nin eseri tanzir 
ya da tercüme edilerek oluşturulmuştur. Aşkî’nin Heft Peyker’i, 
Ali Şir Nevâyî’nin Sebʻa-i Seyyâre’si, Behiştî’nin Heft Peyker’i, 
Ahmed-i Rıdvân’ın Heft Peyker’i, Abdî’nin Heft Peyker’i, 
Nevʻî-zâde Atâyî’nin Heft Hˇân’ı ve Subhî-zâde Feyzî’nin Heft 
Seyyâre’si, Türkçe yazılmış ve metinleri elde bulunan mesne-
vilerdir. Ayrıca Emin Yümnî’nin mensur bir Heft Peyker çevirisi 
vardır. (15, 35-36; 16, 31-62). Nizâmî’nin Heft Peyker’inin Tür-
kiye Türkçesinde yayımlanmış bir tercümesi yoktur; ancak Me-
sut Yıldız (37) eser üzerine bir yüksek lisans tezi hazırlamış ve 
mesneviyi mensur biçimde günümüz Türkçesine çevirmiştir. 

Hamsenin son mesnevisi olan İskendernâme, feʻûlün feʻûlün 
feʻûlün feʻûl kalıbıyla kaleme alınmıştır. Eser, Şerefnâme ve 
İkbâlnâme olmak üzere iki bölümden oluşmaktadır. Şerefnâme, 



230 
 

597/1200-1201 yılında tamamlanarak Azerbaycan atabeylerin-
den Nusretüddin Ebu Bekr b. Muhammed’e, İkbâlnâme ise 
607/1211’den kısa bir süre sonra tamamlanarak Musul atabey-
lerinden İzzüddin Mesʻûd II. b. Arslan’a ithaf olunmuştur. İs-
kendernâme-i Berrî adıyla da anılan Şerefnâme yaklaşık 7100, 
İskendernâme-i Bahrî ve Hırednâme adlarıyla da bilinen İkbâl-
nâme ise 3700 beyit kadardır. Tarihî özellikler taşıyan Şeref-
nâme’de İskender’in nesebi, karanlıklar ülkesine giderek tekrar 
Rum’a dönmesi ve fetihlerinden bahsedilir. Ahlaki ve tasavvufi 
nitelikteki İkbâlnâme’de ise daha ziyade İskender’in filozof ve 
peygamber kimliği üzerinde durulur. Derin felsefi meselelere 
girilen bu bölümde Nizâmî’nin geniş bilgi birikimi ve yüksek 
anlatım gücü dikkat çekmektedir (5, 324). Nizâmî bu yapıtında, 
tarihî hadiseyi vesile bilerek idealindeki devlet düzenini, adil 
yönetici tipini ve ahlak anlayışını anlatmıştır. Şairin en olgun 
eseri olarak kabul edilen İskendernâme’nin İkbâlnâme bölümü 
âdeta bir siyasetnâme örneğidir. Zira mesnevinin bu bölümünde 
İskender, zulmü ortadan kaldırmak, insanlığı saadete kavuştur-
mak gibi yüce arzularla yaşar ve kahramanlıkla manevi kudreti, 
kılıçla ilmi birleştirir. Nizâmî’nin idealindeki hükümdar olarak 
tahayyül edilen İskender, Kuzey seferinde eşit haklara sahip, 
adil bir düzende yaşayan, mutlu ve huzurlu insanlarla karşılaşır. 
Bu, dünya edebiyatında da örneği görülen ütopik (hayalî) bir 
devlet düzenidir. Burada yalan ve hile bilinmez, kin, nefret ve 
düşmanlık yoktur, insanlar paraya ve şöhrete düşkün değillerdir. 
İşte Nizâmî’nin idealize ettiği dünya da budur (3, 73). 

Ahmedî’nin İskendernâme’si, Hamzavî’nin İskendernâ-
me’si, Ahmed-i Rıdvân’ın İskendernâme’si, Ali Şir Nevâyî’nin 
Sedd-i İskenderî’si, Behiştî’nin İskendernâme’si ve Ebû Hasan 
Turtusî’nin İskendernâme’si Türkçe yazılmış ve metinleri elde 
bulunan mesnevilerdir (7, 36-63). Nizâmî’nin İskendernâme’si-
nin Türkiye Türkçesine tercümesi yoktur. 

Nizâmî’nin kaside, gazel, terkib-i bend, terci-i bend, rubai ve 
kıtalarını ihtiva eden yaklaşık 20.000 beyitlik bir divanı olduğu 



231 
 

ileri sürülmüş; ancak bu divanın tam bir nüshası günümüze kadar 
intikal edememiştir. Cönklerde ve tezkirelerde yer alan şiirleri V-
ahîd Destgirdî tarafından yayımlanmıştır (19, 185). Ali Nihat Tar-
lan (34) söz konusu divanı Türkiye Türkçesine tercüme etmiştir. 

1. Genceli Nizâmî’nin Dört Mesnevisinin Mensur Ter-
cümesi ve Tespit Edilebilen El Yazma Nüshaları 

Klasik Türk edebiyatında telif eserlerin yanı sıra Arapça ve 
Farsçadan tercüme edilen yapıtlar da önemli bir yekûn teşkil 
etmektedir. En basit hâliyle bir dildeki ifade, cümle veya eserin 
başka bir dile aktarılması şeklinde tanımlanabilen tercüme, top-
lumların birbirlerini tanımalarında ve kültürler arası etkileşimde 
mühim bir rol üstlenmiştir. XII. yüzyılda yaşayan ve Penc Genc 
adıyla ilk hamseyi vücuda getiren Nizâmî, klasik Türk şairleri-
nin kendilerine örnek aldığı büyük sanatkârlardandır. Mah-
zenü’l-esrâr, Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, Heft Peyker ve 
İskendernâme, mesnevi formatında ilk olarak onun kalemiyle 
suret bulmuş ve birçok şair tarafından gerek tercüme gerek nazi-
re yoluyla edebiyatımıza kazandırılmıştır.  

Nizâmî’nin ahlaki fikirlerini yansıtan Mahzenü’l-esrâr, ken-
disinden sonra gelen dört eserden farklılıklar gösterir. Zira bu 
mesnevide şair, ne bir aşk macerasından ne de bir hükümdarın 
savaşlarından bahseder. Bu sebepten ötürü mütercim söz konusu 
eseri, çalışmamıza konu olan mensur tercümelere dâhil etmemiş; 
Nizâmî’nin sadece tarihî-destani ve aşk konulu mesnevilerini 
yani Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, Heft Peyker ve İskender-
nâme’sini Osmanlı Türkçesine çevirmiştir. 

Mensur tercümelere, âgâz-ı dâstân yani asıl konunun işlen-
diği bölümlerle başlanmış; besmele, tahmîd, tevhîd, münâcât, 
naʻt, miʻrâc, muʻcizât, medh-i çihâr-yâr, medhiye ve sebeb-i telif 
gibi giriş kısımlarının çevirisi yapılmamıştır. Tercümelerin hikâye 
ve roman tekniğine uygun bir biçimde gerçekleştirilmesi ve anal-
tılacak bölümlerin öncesinde bir nevi olayı özetleyici başlıkların 
kullanılması okuyucunun merakını uyanık tutmuş ve metnin 
halkaları arasında bir kopukluk yaşanmasını engellemiştir. Ayrıca 



232 
 

tercümelerde oldukça sade ve anlaşılır bir dil tercih edilmiş, Türk-
çe sözcüklere ağırlık verilmiş, Arapça-Farsça ağır tamlamalardan, 
soyut kavramlardan ve süslü ifadelerden olabildiğince kaçınılmış-
tır. Dolayısıyla konuşma üslubunun yakalandığı cümleler sıcak ve 
samimi bir anlatımın ortaya çıkmasını sağlamıştır. Aynı zamanda 
hikâyelerdeki savaş sahneleri başarılı bir şekilde yansıtılmış, 
didaktik unsurlar okuyucuyu zora sokmayacak biçimde aktarılmış 
ve canlı tasvirlerle tercüme zenginleştirilmiştir (21, 74-76). 

1.1. Mensur Tercümelerin Tamamının Yer Aldığı Nüshalar 
1.1.1. Milli Kütüphane 06 Mil Yz A 1859 (M1) 
160 varaktan oluşan nüsha, 1115/1703 yılında istinsah edil-

miştir. Mütercimi ve müstensihi belli değildir. Satır sayısı 25, kâ-
ğıt türü suyolu filigranlı, yazı türü ise taliktir. 260x150-195x85 
mm. ölçülerindedir. Konu başlıklarında ve keşidelerde kırmızı, 
diğer bölümlerde ise siyah mürekkep kullanılmıştır. Sayfa kenar-
larındaki cetveller yaldızlıdır. Salbek şemseli, zencirekli, mıklepli 
ve kahverengi meşin kaplı mukavva bir cildi vardır. Şirazesi 
bozuk ve muhtelif yerlerindeki bazı varakları eksiktir. Bazı say-
falarda da mürekkep dağılmış ve yazı zarar görmüştür. Yazmanın 
1b-60b arasında İskendernâme, 61b-106b arasında Heft Peyker, 
107b-130b arasında Hüsrev ü Şîrîn ve 131b-158a arasında ise 
Leylâ vü Mecnûn tercümesi yer almaktadır. 

1.1.2. Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe Yaz-
maları Hazine 1115 (T) 

1197/1782 yılında istinsah edilen nüsha, 163 varaktan oluş-
maktadır. Mütercimi ve müstensihi belli değildir. Satır sayısı 29, 
yazı türü talik, kâğıt türü ise aharlı incedir. 310x210 mm. ölçü-
lerinde olan yazmada Osmanlı üslubunda işlenmiş 63 minyatür 
bulunmaktadır. Konu başlıkları kırmızı, diğer kısımlar siyah mü-
rekkeple yazılmıştır. Serlevhaları ve cetvelleri müzehhep olan nüs-
hanın mıklepli, kahverengi deri sıvama ve kabartma yaldızlı bir 
cildi vardır. Yazmanın 1b-41a arasında Heft Peyker, 42b-102b 
arasında İskendernâme, 103b-135b arasında Hüsrev ü Şîrîn ve 
136b-163b arasında ise Leylâ vü Mecnûn tercümesi yer almaktadır. 



233 
 

1.2. Mensur Tercümelerin Üçünün Yer Aldığı Nüshalar 
1.2.1. Türk Dil Kurumu Kütüphanesi Yz A 147 (TDK) 
Halil Şükrü tarafından 1244/1828 yılında Gürün’de istinsah 

edilmiştir. 270x140-200x85 mm. ölçülerindeki nüsha 134 varak-
tan oluşmaktadır. Satır sayısı 25, yazı türü nestalik, kâğıt türü üç 
kap filigranlı, mürekkep rengi ise siyah ve kırmızıdır. Başlık-
larda ve sayfa kenarlarına çekilen cetvellerde kırmızı mürekkep 
kullanılmıştır. Bazı sayfaların tamamı veya bir bölümü boş 
bırakılmıştır. Yazma; sırtı ve kenarları kahverengi meşin, satıh-
ları ebru kâğıt kaplı mukavva bir cilt içerisindedir. 1b-27a ara-
sında Hüsrev ü Şîrîn, 28b-54b arasında Leylâ vü Mecnûn, 55b-
133b arasında ise İskendernâme tercümesi yer almaktadır.  

1.2.2. Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi Nuri 
Arlasez Koleksiyonu No: 38 (S1) 

Nüshanın temini için kütüphane ile iletişime geçilmiş; fakat 
olumlu bir sonuç elde edilememiştir. Zira yetkililer; büyük hasar 
gören yazmanın restore edileceğini ve çekim işlemlerinin ancak 
ilerleyen tarihlerde gerçekleşebileceğini tarafımıza bildirmişler, 
ısrarımız üzerine bazı sayfalarını bizimle paylaşmışlardır. Kü-
tüphane görevlilerinden edinebildiğimiz bilgilere göre 213 va-
raktan oluşan eserin istinsah tarihi ve müstensihi belli değildir. 
Satır sayısı 25, yazı türü ise taliktir. Konu başlıkları kırmızı, 
diğer kısımlar siyah mürekkeple yazılmıştır. Serlevha ve cetvel-
leri yaldızlıdır. 230x130-180x75 mm. ölçülerindeki yazmanın 
dağınık kumaş bir cildi vardır. 1-108 arası varaklarda İskender-
nâme, 108-156 arası varaklarda Hüsrev ü Şîrîn ve 158-213 arası 
varaklarda ise Heft Peyker tercümesi yer almaktadır. 

1.3. Mensur Tercümelerin İkisinin Yer Aldığı Nüshalar 
1.3.1. Milli Kütüphane Adnan Ötüken İl Halk Kütüpha-

nesi Koleksiyonu 06 Hk 4941 (M2) 
77 varaktan oluşan nüshanın istinsah tarihi ve müstensihi belli 

değildir. Satır sayısı 21, kâğıt türü saykallı cedid yerli, yazı türü ise 
nesihtir. 248x154-184x98 mm. ölçülerindedir. Konu başlıkları 
kırmızı, diğer kısımlar siyah mürekkeple yazılmıştır. Serlevhası ve 



234 
 

cetvelleri yaldızlıdır. Kahverengi meşin kaplı mukavva bir cilt 
içerisinde olan yazmanın şirazesi bozuk, kenarları yıpranmış, bazı 
yaprakları da lekeli ve tamir görmüştür. 1b-45b arasında Hüsrev ü 
Şîrîn, 46a-77b arasında ise Heft Peyker tercümesi yer almaktadır. 
Heft Peyker tercümesinin baş tarafı (Rum padişahının kızının 
anlattığı hikâyeye kadar olan kısım) eksiktir. (M1, M2, T ve TDK 
nüshaları için ayrıca bk. 21, 194-199; 22, 159-161). 

1.4. Mensur Tercümelerden Sadece Birinin Yer Aldığı 
Nüshalar 

1.4.1. Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi Tercüman 
Koleksiyonu Y-184 (S2) 

1222/1807 yılında Rusçuklu Ahmed Ağa’nın kaleme aldığı ve 
1227/1812 yılında Attar Ahmed Ağa-zâde Seyyid Derviş Hamza’-
nın istinsah ettiği anlaşılan nüsha, Nizâmî’nin Leylâ vü Mecnûn’u-
nun mensur biçimde tercümesidir. 188x117 mm. ölçülerindeki yaz-
ma, 77 varaktan oluşmaktadır. Satır sayısı 15, yazı türü nesih, mü-
rekkep rengi siyah ve sayfaları cetvelsizdir. Bazı sayfaların tamamı 
veya bir bölümü boş bırakılmıştır. Sırtı ve kenarları kahverengi 
meşin, satıhları ebru kâğıt kaplı mukavva bir cilt içerisindedir. 

1.4.2. Çorum Hasan Paşa İl Halk Kütüphanesi 19 Hk 
3142/1 (Ç) 

1268/1851 yılında istinsah edilen nüshanın müstensihi belli 
değildir. Nizâmî’nin Leylâ vü Mecnûn’unun mensur tercümesi olup 
28 varaktan oluşmaktadır. Satır sayısı 23, yazı türü talik, kâğıt türü 
ise abâdîdir. 210x150-175x105 mm. ölçülerindeki yazmanın 
mürekkep rengi siyah ve kırmızıdır. Konu başlıklarında ve sayfa-
ların kenarlarına çekilen cetvellerde kırmızı mürekkep kullanıl-
mıştır. Sırtı bez, satıhları ebru kâğıt kaplı mukavva bir cildi vardır. 
Eser, yeni harflere aktarılarak yayımlanmıştır (bk. 20). 

1.4.3. Milli Kütüphane 06 Mil Yz A 1773 (M3) 
Nizâmî’nin Heft Peyker’inin mensur tercümesi olup 173 

varaktan oluşmaktadır. İstinsah tarihi ve müstensihi belli değil-
dir. Satır sayısı 13, yazı türü nesih, kâğıt türü suyolu filigran-
lıdır. Söz başları kırmızı, diğer bölümler ise siyah mürekkeple 



235 
 

yazılmıştır. 177x110-112x60 mm. ölçülerindeki yazmanın sayfa 
kenarları cetvelsizdir. Sırtı kahverengi meşin, kapakları mavi 
desenli kâğıt kaplı mukavva bir cilt içerisindedir. 

1.4.4. Berlin Devlet Kütüphanesi Hs. or. oct. 1009 (B) 
Nizâmî’nin Heft Peyker’inin mensur tercümesi olup 45 

varaktan müteşekkildir. 19. yüzyılın sonlarında istinsah edildiği 
düşünülen nüshanın müstensihi belli değildir. Satır sayısı 23, 
yazı türü ise nesihtir. Sarımsı beyaz renkli ve filigranlı bir kâğıdı 
vardır. Konu başlıklarında kırmızı, diğer bölümlerde siyah mü-
rekkep kullanılmıştır. 220x150-145x85 mm. ölçülerindeki yaz-
manın sayfa kenarları cetvelsizdir. Baştan ve sondan birkaç say-
fası boş bırakılmıştır. Yeşil keten bezle kaplı mukavva bir cilt 
içerisindedir. Eser, tarafımızdan yayıma hazırlanmaktadır. Ham-
za Koç (21), tavsifi yapılan bu nüshalardan M1, M2, T ve 
TDK’yi esas alarak bir doktora çalışması yapmıştır. 

 
SONUÇ 
Hamse geleneğinin kurucusu olan ve destansı şiiri zirveye 

taşıyan Nizâmî, gerek çağdaşlarına gerekse kendisinden sonra aynı 
türde eser veren birçok şaire öncülük etmiştir. O, sanatkârlık açısın-
dan asrındaki büyük boşluğu doldurmayı başarmış ve eserlerinde 
kaleme aldığı evrensel konularla dünya edebiyatına yön vermiştir. 
Aşk ve kahramanlık hikâyelerinde üstat olarak kabul edilen 
Nizâmî’nin Penc Genc adlı hamsesine Fars ve Türk edebiyatında 
birçok nazire yazılmış; ancak onun başarısına ulaşılamamıştır. 

Nizâmî’nin Mahzenü’l-esrâr dışındaki mesnevileri mensur 
biçimde ve halk hikâyesi formatında Osmanlı Türkçesine çevril-
miş ve edebiyatımıza kazandırılmıştır. Bu tercümelerde oldukça 
sade ve anlaşılır bir dil tercih edilmiş, gündelik Türkçe kelimele-
rin kullanımına özen gösterilmiş, Arapça-Farsça ağır tamlama-
lardan olabildiğince kaçınılmış ve böylece her kesim tarafından 
rahatlıkla okunabilecek bir metin ortaya konulmuştur. Yapılan 
geniş çaplı araştırmalar neticesinde mensur tercümelerin yurt içi 
ve yurt dışı kütüphanelerde toplam dokuz nüshası tespit edilebil-



236 
 

miş ve bu nüshalar içerdikleri tercüme sayısı bakımından 
gruplandırılmıştır. Buna göre M1 ve T nüshalarında Hüsrev ü 
Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn, Heft Peyker ve İskendernâme; TDK 
nüshasında Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü Mecnûn ve İskendernâme; 
S1 nüshasında İskendernâme, Hüsrev ü Şîrîn ve Heft Peyker; M2 
nüshasında Hüsrev ü Şîrîn ve Heft Peyker; S2 ve Ç nüshalarında 
Leylâ vü Mecnûn; M3 ve B nüshalarında ise Heft Peyker tercü-
meleri yer almaktadır. Söz konusu nüshalarla ilgili detaylı bilgi-
lerin verildiği bu çalışmanın alana önemli katkı sağlayacağını ve 
Nizâmî ile ilgili yeni araştırmalara ışık tutacağını ümit ediyoruz. 

 
KAYNAKLAR 

1. Acar, Hayrullah (2002). Nizâmî-yi Gencevî’nin Mahzenü’l-
esrâr Mesnevisine Osmanlı Sahasında Yazılmış Türkçe Nazireler. 
Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi 

2. Akalın, Nazir (1998). “Nizâmi-yi Gencevî’nin Hayatı, Edebî 
Şahsiyeti ve Eserleri”. Bilig. S. 7. s. 67-91 

3. Akpınar, Yavuz (1990). “Nizâmî”. Türk Dili ve Edebiyatı 
Ansiklopedisi. C. 7. İstanbul: Dergâh Yayınları. s. 70-73 

4. Aksoyak, İ. Hakkı (1996). “Mahzenü’l-esrâr Geleneğine Bağlı 
Mesnevilerdeki Ortak Hikâyeler”. Bilig. S. 3. s. 182-189. 

5. Ateş, Ahmed (1964). “Nizâmî”. İslam Ansiklopedisi. C. 9. 
İstanbul: Milli Eğitim Basımevi. s. 318-327 

6. Attar Ahmed Ağa-zâde Seyyid Derviş Hamza (1812). 
Tercüme-i Leylâ vü Mecnûn. Süleymaniye Yazma Eser Kütüphanesi 
Tercüman Koleksiyonu Y-184 

7. Avcı, İsmail (2013). Türk Edebiyatında İskendernâmeler ve 
Ahmed-i Rıdvân’ın İskendernâme’si. Yayımlanmamış Doktora Tezi. 
Balıkesir: Balıkesir Üniversitesi 

8. Ayan, Elif (2010). Sâlim Efendi’nin Hüsrev ü Şîrîn Mesnevisi 
ve Türk Edebiyatında Hüsrev ü Şîrîn Mesnevileri. Yayımlanmamış 
Doktora Tezi. Ankara: Hacettepe Üniversitesi 

9. Bağırov, A. (2006). “Nizâmî”. Türk Dünyası Edebiyatçıları 
Ansiklopedisi. C. 6. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları 

10. Behzad, Sara (2017). Şemʻî Şemʻullâh ve Şerh-i Mahzenü’l-
esrâr (İnceleme-Tenkitli Metin-Özel İsimler Sözlüğü). Yayımlanma-



237 
 

mış Doktora Tezi. Ankara: Gazi Üniversitesi 
11. Bilgen, Abdüsselam (1991). “Nizami’nin Hamsesindeki 

Eğitici ve Öğretici Nitelikteki Öğütler”. Ankara Üniversitesi Dil ve 
Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi. C. 35. S. 1. s. 15-34 

12. Dilberipur, Asgar (2005). “Türk Edebiyatında Nizâmî’nin 
Takipçileri ve Hamse’sine Nazire Yazanlar” (Çev. M. Fatih Köksal). 
Klâsik Türk Şiiri Araştırmaları. Ankara: Akçağ Yayınları. s. 211-242 

13. Doğan, Süleyman (2008). “Nizami Gencevi’nin Eserlerinde 
Eğitim Eksenli Adalet, Devlet ve Hükümdar Öğretisi”. Turkish 
Studies. C. 3. S. 7. s. 306-319 

14. Gençosman, M. Nuri (Çev.) (1946). Nizami, Mahzen-i Esrar. 
Ankara: Milli Eğitim Basımevi 

15. Güzelova, Hanzade (2006). “Abdî’nin Bilinmeyen Bir 
Mesnevîsi: Heft Peyker Tercümesi”. Bilig. S. 38. s. 35-49 

16. Güzelova, Hanzade (2008). Abdî’nin Heft Peyker Mesnevîsi 
(İnceleme-Metin-Dizin). Yayımlanmamış Doktora Tezi. Ankara: 
Hacettepe Üniversitesi 

17. Halil Şükrü (1828). Tercüme-i Hamse-i Nizâmî. Türk Dil 
Kurumu Kütüphanesi Yz A 147 

18. Kahraman, Bahattin (1994-1995). “Heft Peyker Çevirileri ve 
Ali Şîr Nevâî’nin Sebʻa-i Seyyâre’si”. Selçuk Üniversitesi Fen 
Edebiyat Fakültesi Edebiyat Dergisi. S. 9-10. s. 345-366 

19. Kanar, Mehmet (2007). “Nizâmî-i Gencevî”. Türkiye Diyanet 
Vakfı İslam Ansiklopedisi. C. 33. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları. s. 183-185 

20. Kesik, Beyhan, Şermin Baka (hzl.) (2015). Leylâ ile Mecnûn 
Hikâyesi, İnceleme-Sadeleştirme-Metin-Tıpkıbasım. İstanbul: 
Büyüyenay Yayınları 

21. Koç, Hamza (2016). Nizâmî’nin Dört Mesnevîsinin Mensûr 
Tercümesi [Heft Peyker, İskendernâme, Hüsrev ü Şîrîn, Leylâ vü 
Mecnûn, İnceleme-Edisyon Kritikli Metin], Yayımlanmamış Doktora 
Tezi. Trabzon: Karadeniz Teknik Üniversitesi 

22. Koç, Hamza (2016). “Genceli Nizâmî’nin Dört Mesnevîsinin 
Mensur Tercümesi ve Bu Tercümelerden Üçünün Nizâmî’nin 
Mesnevîleriyle Mukayesesi. Littera Turca Journal of Turkish 
Language and Literature. C. 2. S. 3. s. 157-186 

23. Kütük, Rıfat (2002). Lârendeli Hamdî’nin Leylâ ile Mecnûn Mes-



238 
 

nevîsi (İnceleme/Metin ve Diğer Leylâ ile Mecnûn Mesnevîleriyle Muka-
yesesi). Yayımlanmamış Doktora Tezi. Erzurum: Atatürk Üniversitesi 

24. Mütercimi Belirsiz (1703). Tercüme-i Hamse-i Nizâmî. Milli 
Kütüphane 06 Mil Yz A 1859 

25. Mütercimi Belirsiz (1782). Tercüme-i Hamse-i Nizâmî. Top-
kapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe Yazmaları Hazine 1115 

26. Mütercimi Belirsiz (1851). Tercüme-i Leylâ vü Mecnûn. 
Çorum Hasan Paşa İl Halk Kütüphanesi 19 Hk 3142/1 

27. Mütercimi Belirsiz (?). Tercüme-i Hamse-i Nizâmî. Süley-
maniye Yazma Eser Kütüphanesi Nuri Arlasez Koleksiyonu No: 38 

28. Mütercimi Belirsiz (?). Tercüme-i Hamse-i Nizâmî. Milli 
Kütüphane Adnan Ötüken İl Halk Kütüphanesi Koleksiyonu 06 Hk 4941 

29. Mütercimi Belirsiz (?). Tercüme-i Heft Peyker. Milli 
Kütüphane 06 Mil Yz A 1773 

30. Mütercimi Belirsiz (?). Tercüme-i Heft Peyker. Berlin Devlet 
Kütüphanesi Hs. or. oct. 1009 

31. Pala, İskender (2009). Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü. 18. 
Basım. İstanbul: Kapı Yayınları 

32. Resulzade, Mehmet Emin (1951). Azerbaycan Şairi Nizami. 
Ankara: Milli Eğitim Basımevi 

33. Sevsevil, Sabri (Çev.) (1955). Nizâmî, Hüsrev ve Şîrîn. 
İstanbul: Maarif Basımevi 

34. Tarlan, Ali Nihat (Çev.) (1944). Genceli Nizamî, Nizamî 
Divanı. İstanbul: Ahmet Halit Kitabevi 

35. Tarlan, Ali Nihat (Çev.) (1989). Leylâ ile Mecnun, Nizami. 
İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları  

36. Tokmak, A. Naci (Çev.) (2013). Nizâmî-yi Gencevî Leylâ ile 
Mecnun. İstanbul: Say Yayınları 

37. Yıldız, Mesut (1992). Nizamî-i Gencevî Heft Peyker 
Mesnevisi ve Türkçe Çevirisi. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi. 
Ankara: Ankara Üniversitesi 

38. Yılmaz, Saim (2001). “Nizami Gencevî’de Adaletli Yönetici 
İdeası”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi. 
S. 18. s. 201-210 

39. Yılmaz, Reha (2007). “Nizami Gencevi’de İdeal Toplum İdeal 
Yönetim Anlayışı”. Journal of Qafqaz University. S. 20. s. 26-33 

 



239 
 

NİZAMİ YARADICILIĞI İLƏ SƏSLƏŞƏN 
FOLKLOR NÜMUNƏLƏRİ 

 

FOLKLORE EXAMPLES HAVING IN COMMON  
WITH NIZAMI’S ACTIVITY  

 

ФОЛКЛОРНЫЕ ОБРАЗЦЫ ПЕРЕКЛИКАЮЩИЕСЯ С 
ТВОРЧЕСТВОМ НИЗАМИ 

 
Xəyalə ORUCQIZI – AĞAYEVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru  
AMEA Folklor İnstitutu 

xeyale.eliyeva.80@list.ru  
 
Summary 
In the history of world literature it is difficult to identify those 

who are not related to the art of oral speech. In the works of some 
writers this influence manifests itself strongly, in others weakly. Some 
of them are only affected and benefit from this rich treasure. There are 
so many masters that are also affected.  

The great Azerbaijani poet Nizami Ganjavi served to enrich the 
folk literature in his works by using folk samples such as proverbs, 
quatrains, fairy tales, eposes.  

The fact that our immortal poet attached importance to the art of 
oral speech made it clear that many of his works were later presented 
in the status of proverbs. There are a large number of folklore samples 
having in common with Nizami’s works.  

The work “Leyli and Majnun” taken from the folk legend by the 
word master, who was deeply acquainted with the spirit of the people, 
has become an epic in the language of ashugs. The folk epic “Leyli 
and Majnun” was created by our ashugs as a variant of this poem. 

The names of places such as “Farhad and Shirin”, “Farhad aryk”, 
“Shirin castle”, “Shirin spring” and others that having in common 
with the work “Khosrov and Shirin” are among the people in the form 
of legends.  

Key words: Nizami Ganjavi, poet, folk activity, epos, literature, 
legend, proverbs 



240 
 

Резюме 
Редко можно встретить личность в истории мировой 

литературы, у которого не было бы привязанности к устному 
словесному народному творчеству. В произведениях некоторых 
писателей это явление выражается в большей или в меньшей 
степени. Некоторые извлекают выгоду из всего этого богатства, а 
есть и такие мастера, которые влияют на это явление.  

Великий Азербайджанский поэт Низами Генджеви, в своих 
произведениях пользуясь образцами народного творчества 
такими как, пословицы, баяты, сказки, дастаны способствовал 
обогащению словесного творчества. 

Бессмертный поэт в своих произведениях выделял устное 
словесное творчество, которое в дальнейшем в большинстве его 
произведениях прогрессирующе представлялось в статусе 
пословиц. Множество образцов устного народного творчества 
перекликаются с произведениями Низами. Мастер, который 
глубоко понимает народный дух, который взял у народа легенду 
о «Лейли и Меджнун»е, на языке ашугов превратился в дастан. 
Будучи народным вариантом этой поэмы, нашими ашугами был 
создан народный дастан под названием «Лейли и Меджнун». 

По сей день в устах народа в виде легенд и мифов отмечая 
местность, поют дастан «Хосров и Ширин», с которым 
перекликаются такие дастаны как «Фархад и Ширин», «Фархад и 
архы», «Ширин гала», «Ширин булаг». 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, поэт, народное 
творчество, дастан, литература, легенда, мифы, пословицы 

 
Şərq bədii təfəkkürünü bədii fəlsəfə fikirlərlə zənginləşdirən 

dahi şairimiz Nizami Gəncəvinin dünya ədəbiyyatı tarixində xü-
susi yeri var. Onun ölməz əsərləri bu gün də öz aktuallığını qo-
ruyur, insanların mənəvi-əxlaqi kamilləşməsinə xidmət göstərir. 

Nizaminin adı, milli və ədəbi mənsubiyyəti ilə bağlı müba-
hisələr olur və son zamanlar bəzi ölkələrdə yenidən bu mübahi-
sələr davam edir. Lakin bu faktdır ki, Nizami Azərbaycan xal-
qının içərisindən çıxan, dünya ədəbiyyatına ecazkar sənət əsər-
ləri bəxş edən dahi şəxsiyyətdir. Əsərlərinin əksərini fars dilində 



241 
 

yazmasına baxmayaraq bütün əsərlərində türk ruhu hiss olunur. 
Dahi şairimiz əsərlərində bəşəri ideyaları təbliğ etməklə 

ümumən insanlığın mənafeyinə xidmət göstərmişdir. 
Nizami Gəncəvi demək olar ki, bütün əsərlərində şifahi xalq 

yaradıcılığından, folklor, süjet, motiv və obrazlarından sənətkar-
lıqla bəhrələnmiş, xalqın min illər boyu yaratdığı inciləri yeni-
dən özünə qaytarmışdır. 

Görkəmli folklorşünas M.H.Təhmasib əsərlərində folklor və 
yazılı ədəbiyyat məsələlərinə toxunaraq bu barədə öz qənaətlərini 
irəli sürmüşdür. M.H.Təhmasib yazılı ədəbiyyatın şifahi ədəbiy-
yat əsasında yaranıb, sonrakı inkişafında həmişə ondan qidalan-
ması və ondan istifadə etməsinin şübhəsiz olduğunu, bu barədə 
çox deyildiyini yada salır, bununla yanaşı şifahi ədəbiyyat örnək-
lərində, xüsusilə də dastan yaradıcılığında yazılı ədəbiyyatdan az 
istifadə edilmədiyini də göstərir. Müəllifin fikrincə bu istifadə 2 
şəkildə özünü göstərir; a) dastançılar yazılı ədəbiyyat əsərlərindən 
istifadə edir, yəni onları müxtəlif şəkildə dastanlaşdırırlar; b) 
yazılı ədəbiyyata məxsus hər hansı bir əsər aşıqlar içərisində də 
yayılır, məşhurlaşır, sonra isə ifalarda dəyişə-dəyişə şifahiləşir, 
xalq dastanı şəklinə düşür. Müəllif dastançılarımızın bu baxımdan 
ən çox Nizamidən istifadə etdiklərini göstərir. 

M.H.Təhmasib Nizami əsərlərinin öz əsrində deyil, geniş 
yayıldığını dastançıların da bu cahanşümul əsərlərin süjetlərin-
dən, mövzularından, təhkiyə üsulu və kompozisiya zənginliyin-
dən istifadə etməyə başladıqlarını göstərir. Bu məsələnin çox 
mürəkkəb olduğunu diqqətə çəkən müəllif yazır: 

“Bu əsərlərin hansının Nizamiyə qədər xalqda mövcud ol-
duğunu hansının isə Nizamidən xalqa keçdiyini dəqiq şəkildə 
müəyyənləşdirmək çətindir. Bu barədə olsa-olsa ancaq müqa-
yisələr aparıb ehtimallar irəli sürmək olar. Lakin elə həmin adı 
çəkilən kitabda nəşr edilmiş “Şahzadə Bəhram”, “Fərhad ilə Şi-
rin”, “Leyli və Məcnun” adlı dastanların Nizamidən istifadə ilə 
yaranmış olduqları şübhəsizdir” (2, 236-237). 

Nizaminin əsərləri ilə bu mövzuda yaradılmış dastanlar üzə-



242 
 

rində müqayisələr aparan tədqiqatçı dahi Nizaminin “Yeddi 
gözəl” poemasında iki əsas xəttin olduğunu, bu xətlər arasında, 
yəni Bəhramın öz macəraları (“bioqrafiyası”) ilə gözəllər tərə-
findən ona danışılan nağıllar arasında heç bir üzvi əlaqə olma-
dığını, “Şahzadə Bəhram” adlı dastanda isə bu iki əsas xəttin bir 
növ birləşdiyini, əlaqələndirildiyini göstərir.  

“Fərhad və Şirin” dastanını bu mövzuda olan versiyalarla 
müqayisə edən M.H.Təhmasib yığcam şəkildə təhlil aparır və 
belə qənaətə gəlir ki, dastanda maraqlı epizodlar, gərgin moment-
lər, gözəl qoşmalar az deyil, buradakı ilk ustadnamə xüsusilə 
diqqəti cəlb edir, bu ustadnamə başqa ənənəvi dastan ustadnamə-
lərindən xeyli seçilir, ancaq ümumilikdə dastan tam bir əsər kimi 
ilham aldığı, istifadə etdiyi “Xosrov və Şirin”indən qat-qat aşağı 
səviyyədə dayanır. “Leyli və Məcnun” dastanını da bu sıraya da-
xil edən müəllif bu barədə fikirlərini belə yekunlaşdırır:  

“Göründüyü kimi, bu dastanlar, doğrudan da, Nizami əsər-
lərindən, yəni yazılı ədəbiyyatdan istifadə yolu ilə yaradılmışdır. 
Lakin bunu bir qədər xüsusi mənada başa düşmək lazımdır. 
Burası doğrudur ki, Nizami əsərləri bu dastanların ən yaxın və 
müstəqil mənbələridir. Lakin unudulmamalıdır ki, Nizaminin 
həmin əsərləri də əslində şifahi ədəbiyyatdan əzəli dərəcədə isti-
fadə ilə yazılmışdır. Başqa deyilsə. Bu dastanlar bizdə çox tez-
tez təsadüf edilən şifahi – yazılı şifahi yolu ilə yaranmışdır”.  

“Nuşirəvan və bayquşların söhbəti”, “Süleyman və əkinçi”, 
“Kərpickəsən kişinin dastanı” əsərləri öz süjet xəttini xalq əfsa-
nələrindən götürmüşdür. “Xosrov və Şirin” əsərləri ilə səsləşən 
“Fərhad və Şirin”, “Fərhad arxı”, “Şirin qala”, “Şirin bulaq» və 
digər yer adları bu gün də əfsanə əsatir şəklində xalq arasında da-
nışılır. Həmçinin çoxvariantlı “Pəri qalası” əfsanələri, “Fatma nə-
nənin darağı” əfsanəsi də Nizami Gəncəvinin söykəndiyi mənbə-
lərdəndi.  

“Nizami və Gəncə əmiri”, “Əsir padşah”, “Ədalətli Ənuşirə-
van”, “İsgəndər və Diri baba”, “Fərhadın səsi” əfsanə və rəvayət-
ləri Nizami əsərləri ilə səsləşən qiymətli folklor nümunələridir. 



243 
 

Şifahi və yazılı ədəbiyyat nümunələrinin bir-birinə yaxınlaş-
masında şair və yazıçıların da rolunun az olmadığını qeyd edən 
professor Kamran Əliyev yazır:  

“Şifahi və yazılı ədəbiyyatın bir-birinə yaxınlaşması daha 
bariz şəkildə dastan və roman yaradıcılığında özünü göstərir. 
Həm də bu göstəricinin kifayət qədər qədim tarixi vardır. 
N.Gəncəvinin “Xosrov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “İsgəndər-
namə” kimi epik ədəbiyyat nümunələrinin dastan yaradıcılığını 
xatırlatması təsadüfi deyil. Bu faktlar onu göstərir ki dastan ya-
radıcılığında xalq geniş epik lövhələr vasitəsilə öz arzu və istək-
lərini ifadə etdiyi kimi N.Gəncəvi, yaxud sonralar roman yaradı-
cılığı ilə məşğul olan sənətkarlar da öz əsərlərində xalqa söykə-
nərək cəmiyyət həyatı ilə bağlı olan qəhrəmanların yaradılması-
na daha böyük üstünlük vermişlər. Hər halda zəngin təhkiyə 
formasına və geniş planlı süjetlərə malik epos və roman bir-bi-
rini tamamlayan janrlardır”(1, 238). 

Professor Sədnik Paşa Pirsultanlı Nizaminin folklor əlaqələ-
rini 3 qrupda tədqiq etməyi önə çəkir. 

1. Nizaminin istifadə etdiyi əsatir və əfsanələr, yaxud da 
başqa folklor nümunələri 

2.  Nizaminin özü tərəfindən yaradılmış folklor nümunələri. 
3. Nizaminin həyatı ilə əlaqədar yaranmış yeni folklor nü-

munələri, əsərlərinin süjet və motivləri. 
Gəncədə, Oğuzda, Qəbələdə, Naxçıvanda, İsmayıllıda və di-

gər yerlərdə şairin özü, əsərləri, qəhrəmanları ilə bağlı yer, arx, 
süd arxları və hovuzları, abidə qalıqları, tarixi nişanələr, əfsanə-
lər və rəvayətlərdə yaşamaqdadır. 

“Nizami və Ağcaqız” əfsanəsi Nizami və Afaqın sağlam 
sevgisini bu gün də yaşatmaqdadır. 

Öz yaradıcılığı ilə dünya ədəbiyyatı tarixində xüsusi yer tu-
tan dahi Nizami yaşadığı dövrdən bu günə qədər neçə-neçə şair 
və yazıçıların yaradıcılığının ilham mənbəyi olmuşdur. 

Xalq ədəbiyyatı Nizami yaradıcılığını məna və sənətkarlıq 
baxımından qidalandırdığı kimi Nizami poeziyası da xalq yara-



244 
 

dıcılığına güclü təsir göstərmiş, ona yeni-yeni fikirlər, mövzular 
vermişdir. 

Alman şairi Henrix Heyne Nizami haqqında belə demişdir: 
“Almaniyanın özünün çox böyük şairləri var. Lakin Nizaminin 
yanında onlar nədir ki!” 

Xalqdan aldığını xalqa qaytaran dahi şairimiz daim sevilmiş 
və indi də xalq arasında sevilir. 
 

QAYNAQLAR 
1. K.Əliyev. Çağdaş folkorşünaslığın problemləri. “Elm və 

təhsil”, Bakı, 2017  
2. Təhmasib M.H. Azərbaycan xalq dastanları (orta əsrlər). Bakı, 

Elm, 1972, 399 s. 
3. Sədnik Paşayev. “Nizami və folklor”, Bakı, Bilik, 1976 



245 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN TÜRK XALQ 
ƏDƏBİYYATINDAN BƏHRƏLƏNMƏSİ VƏ TÜRKLÜYÜ 

 

NIZAMI GANJAVI’S USE OF TURKISH FOLK 
LITERATURE AND HIS TURKISHNESS 

 

ПИТАНИЕ НИЗАМИ ГЯНДЖАВИ ИЗ ТЮРКСКОГО 
НАРОДНОГО ТВОРЧЕСТВА И ЕГО ТЮРКСТВО 
 

İslam SADIQ 
Filologiya elmləri doktoru 

AMEA Folklor İnstitutu 
islamsadiq1953@yahoo.com  

 
Summary 
The great Azerbaijani poet Nizami Ganjavi has created a rich 

treasure consisting of five great poems and lyrical poems. In each of 
his five poems called “Khamsa”, the great poet benefited from Turkish 
folk literature with high craftsmanship. In his works, oftenly 
encountering Turkish proverbs and parables, legends and narrations, 
wise sayings, motifs of fairy tales and epics, etc. In short, the first 
source used by the great poet in creating his works specially was 
Turkish folk literature. Benefiting from the people, Nizami Ganjavi by 
adding special national patterns to his works decorated them in 
Turkish style. These are the preliminary facts confirming that Nizami 
Ganjavi is a Turk. 

There are many verses and couplets in Nizami Ganjavi's works 
spoken in his own language, which clearly show that the poet is a 
Turk. In this article investigated the national identity of Nizami 
Ganjavi on the basis of facts taken from the poet's five major poems 
and confirms that he is a Turk. 

Key words: Nizami Ganjavi, “Khamsa”, folk literature, national 
identity, turk  

 
Резюме  
Гениальный Азербайджанский поэт Низами Гянджави 

творил богатая сокровишница, составляюших из пяти больших 



246 
 

поэм и лирических произведений. Великий поэт на каждой из 
пяти поэм с высоким мастерством питался от тюркской народной 
литературы. В его произведениях часто встречаются тюркских 
пословиц и поговорок, легенд и повествований, афоризмов, 
сказочных и дастанных мотивов и т. д. Одним словом, при 
сочинении своих произведений первичным источником питания 
великого поэта была непосредственно тюркская народная 
литература. Низами Гянджави украшал своих произведений 
народными жемчужинами. Они являются первыми фактами, 
подтверждаюшие то, что Низами Гянджави был тюрком. 

В произведениях Низами Гянджави имеются многих строк и 
двустиший, высказанные из уста самого поэта, которые ясно 
показывают, что Низами Гянджави был тюрком.В данной статье 
национальная принадлежность Низами Гянджави анализирован 
на основе фактов, взятых из его «Хамса» и нашло свое 
подтверждение, что он был тюрком. 

Ключевые слова: Низами Гянджави, «Хамса», устная 
литература, национальная принадлежность, тюрк 

 
Giriş 
Böyük Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi “Xəmsə”dən və 

lirik şeirlərdən ibarət zəngin bir xəzinə qoyub getmişdir. Səkkiz 
yüz ildir ki, bu əsərlər sevilə-sevilə oxunur. Şair “Xəmsə”yə 
daxil olan beş əsərdən dördünün mövzusunu birbaşa türk xalqı-
nın ağız ədəbiyyatından götürmüşdür. Bir ərəb əfsanəsi əsasında 
yazdığı “Leyli və Məcnun” əsərinə də türk donu geyindirmiş, 
onu türk ağız ədəbiyyatından seçdiyi incilərlə elə bəzəyib-düzə-
mişdir ki, orada ərəblikdən heç nə qalmamışdır. 

Uzun illərdir ki, Nizami Gəncəvinin türklüyü məsələsinə 
ona görə son qoyulmur ki, onu siyasiləşdirmişlər. Bu məqalədə 
Nizami Gəncəvinin öz əsərlərindən seçilmiş təkzibolunmaz fakt-
larla şairin türklüyü ilk dəfə olaraq tam öz təsdiqini tapmışdır. 
Bu faktlar ona görə təkzibolunmazdır ki, onların hamısı Nizami 
Gəncəvinin öz dilindən çıxmışdır. Sözsüz ki, şairin milli kimli-
yini özündən yaxşı bilən olmazdı. Nizami Gəncəvinin türk xalq 



247 
 

ədəbiyyatından bəhrələnmələrinin bu qədər zənginliyi də 
yuxarıdakı fikri yaxşı təsdiqləyir. 

Nizami Gəncəvi elə uca zirvədə dayanıb ki, bizim əlimiz 
onun ətəyinə güclə çatır. Ona görə Nizami Gəncəvi haqqında 
yazmaq çox çətindir. Əminəm ki, mənim yazdıqlarımın boyu elə 
əlim çatan yerə qədər uzanacaq. 

Nizami Gəncəvini bu gün oturduğu o ucalığa qaldıran iki 
əsas amil var. Onun biri uca Tanrının şairə qızırğalanmadan ver-
diyi böyük istedaddır. İkincisi şairin qidalandığı türk ağız ədə-
biyyatının zənginliyi və tükənməzliyidir. Nizami Gəncəvi türk 
ağız ədəbiyyatı bulağının gözündən doyunca süd içmiş sənət-
kardır. Əslində bu süddən doymaq mümkün deyil. Şair hər bir 
əsərini qələmə alarkan başqa yerdə yox, düz bu bulağın başında 
oturub. Xalq da kimin ilhamına süd içirtdiyini yaxşı bilir. 

Əsas mətn 
Nizami Gəncəvi yaradıcılığının bütün araşdırıcıları və 

biliciləri onun xalq ədəbiyyatından necə böyük sənətkarlıqla və 
gen-bol bəhrələndiyindən geniş söhbət açmışlar. Nizami Gən-
cəvinin Azərbaycanda ən böyük araşdırıcısı olan Həmid Araslı 
yazırdı: “Nizami əsərlərini fars dilində yazmasına baxmayaraq 
həmişə bir azərbaycanlı kimi düşünmüş, öz obrazlı ifadələrini 
həmişə xalqdan, canlı xalq dilindən almışdır. 

Təsadüfi deyildir ki, farslar Nizami və Xaqani şeirlərindən 
danışanda “buyi-türk miayəd” (bundan türk qoxusu gəlir) de-
yirlər. Bu həqiqətən belədir. Xalq ifadələri Nizami yaradıcılığı-
nın əsas ruhunu, qanını təşkil etmişdir” (1, səh. 139). Görürsü-
nüzmü, farslar özləri açıq-aşkar etiraf edirlər ki, Nizaminin və 
Xaqaninin əsərlərindən ancaq türk qoxusu gəlir. Onlar bu şeir-
lərdə azacıq fars qoxusu duysaydılar nəinki həmin fikri söylə-
məzdilər, əksinə, qarışqadan fil düzəldərdilər. Və yaxud kim bir 
fars şairi göstərə bilər ki, onun yaradıcılığından türk qoxusu gəl-
sin. H.Araslı “İndi Nizaminin bütün əsərləri öz ana dilində 
ölkəmizin hər yerində sevilir və oxunur” (2, səh. 186) deyəndə 



248 
 

şairin əsərlərinin türk dilinə tərcümələrini nəzərdə tuturdu. De-
məli, H.Araslı türk dilini Nizaminin ana dili hesab edirdi. 

Həmid Araslı Nizami Gəncəvinin yaradıcılığını qaş üzüyü 
bəzəyən kimi bəzəmiş türk atalar sözü və məsəllərilə, xalq ifadə-
ləri ilə, hətta ayrı-ayrı dil vahidlərilə, nağıl və dastan, əfsanə və 
rəvayət, lətifə və digər folklor janrlarından süzülüb gələn örnək-
lərlə zənginliyini üzə çıxarandan sonra bu sözləri söyləmişdir. 
Onun bu sözlərinin arxasında yüzlərlə örnəklər dayanır. Bu fikri 
belə demək daha doğru olar ki, Nizami Gəncəvi “Xəmsə”dəki 
əsərin beşinin də fars dilindəki quru, cansız, çılpaq qol-budaqla-
rını türk dilindən seçdiyi güllərlə, çiçəklərlə, yarpaqlarla bəzə-
mişdir, onlara canlılıq və gözəllik vermişdir. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığına dərindən bələd olan böyük 
Xalq şairi, akademik Səməd Vurğun şairin romantizmindən 
danışaraq deyirdi: “Nizami romantizminin gücünü onun xalqın 
gerçək həyatı və mübarizəsilə sıx əlaqəsində də görmək lazım-
dır. Nizami öz yaradıcılıq fantaziyasını xüsusən Azərbaycan 
folklorunun çox zəngin materialları ilə bəzəmişdir. Nizami yara-
dıcılığının tədqiq edilməsi sahəsində Azərbaycanda görülən elmi 
işlər təsdiq edir ki, onun yaratdığı əsərlərin mənbələrindən biri 
xalq içərisində yayılmış nağıl və əfsanələrdən, şifahi xalq yara-
dıcılığından ibarət olmuşdur” (16, səh. 56). 

Səməd Vurğun şairin həyatını və yaradıcılığını dərindən öy-
rənmiş, onun haqqında yüksək kürsülərdən dönə-dönə çıxış etmiş, 
bir çox məqalələr yazmışdır. Ona görə inamla yazırdı ki, böyük şair 
“Leyli və Məcnun” poemasından başqa bütün əsərlərinin 
mövzusunu türk folklorundan almışdır: “Yüksək ideyaları və 
arzuları ilə dahi şair, hər şeydən əvvəl, ürəkdən sevdiyi və ömrünün 
sonunadək bir gün belə ayrılmadığı öz xalqına minnətdardır. 
Təsadüfi deyildir ki, yalnız “Leyli və Məcnun” poemasından başqa 
şairin bütün əsərləri Azərbaycan folkloru, şifahi xalq yaradıcılığı, 
xalq nağılları və əfsanələri əsasında yazılmışdır” (16, səh. 282). 

Xalq yazıçısı, akademik Mirzə İbrahimov yazır ki, Nizami 
Gəncəvi hətta ərəb əfsanəsi əsasında yazdığı “Leyli və Məcnun” 



249 
 

poemasında da Leyli və Məcnunun nakam məhəbbətinə aid Azər-
baycan xalqı arasındakı rəvayətlərdən, müdrik qocaların söylədiyi 
hekayətlərdən, folklor mənbələrindən də istifadə etmişdir. “Leyli 
və Məcnun” dastanında buna işarələr vardır” (8, səh. 6). 

Mən də Nizami Gəncəvinin türk xalq ədəbiyyatından bəhrə-
lənmələrinə “Leyli və Məcnun” poemasındakı motivlərdən baş-
lamaq istəyirəm. Burada Nizami Gəncəvi Əhsitanı tərifləyərkən 
onu e.ə. VIII-VII yüzilliklərdə yaşamış türk sərkərdəsi Alp Ər 
Tonqaya bənzədir və onların hər ikisinin təkbətək döyüşdə Gü-
nəşə tay olduqlarını söyləyir: 

Qınından qılıncı çıxarsa bir əl, 
Daşların bağrında qana dönər ləl. 
Ağzını açarsa qılıncı bir an, 
On-on baş itirər önündə düşman. 
Düşmən qarşısında Əfrasiyabdır. 
Təkbətək döyüşdə günəşə babdır (11, səh. 54). 

Nizami Gəncəvi Alp Ər Tonqanın-Əfrasiyabın adını “Xos-
rov və Şirin” poemasında da çəkmişdir. Məhin Banu Şirinə 
öyüd-nəsihət verərkən Xosrovun Key Xosrov, yəni fars, Şirinin 
isə Əfrasiyab, yəni türk soyundan olduğunu xatırladır: 

Əgər o, aydırsa, biz afitabıq, 
O, Keyxosrov, bizsə Əfrasiyabıq (10, səh. 119). 

Əfrasiyab böyük türk sərkərdəsi Alp Ər Tonqaya farsların 
verdikləri addır. Alp Ər Tonqa haqqında böyük bir dastan ol-
muş, onun parçaları Mahmud Kaşğarlının “Divan”ında saxlan-
mışdır. Bu da o deməkdir ki, Nizami Gəncəvi Alp Ər Tonqanın 
adını eşitmiş, onun haqqındakı dastanla da tanış olmuşdur. 
Burada Alp Ər Tonqanın yüksək sevgiylə öyülməsi də bir türk 
şairinin qəlbindəki sevincin səsidir.  

Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” poemasında onlarla 
türk sözləri (Nizami Gəncəvinin “Xəmsə”də işlətdiyi türk sözlə-
ri haqqında Doktor Cavad Heyətin iki böyük yazısı “Ədəbiyyat 
və incəsənət”qəzetinin 26 iyul və 9 avqust 1991-ci il tarixli say-
larında çap olunmuşdur), türk atalar sözü və məsəli, xalq deyim-



250 
 

ləri işlətmişdir. Ancaq onların bir çoxunu olduğu kimi işlətmə-
miş, öz poetik təfəkkür süzgəcindən keçirmiş, əsərdəki yerinə 
uyğun olaraq öz nəfəsilə yenidən yoğurmuşdur. 

Tanrıya həsr edilmiş ilk fəsildə şair özünün bütün dərdlərini 
açmadığını görün necə gözəl çatdırır: 

O bütün dərdini danışmaz ki, sən 
Lalların dilini yaxşı bilənsən (11, səh. 32). 

Nizami Gəncəvi burada elə bil Tanrıyla üz-üzə dayanıb söh-
bət eləyir və ona xatırladır ki, mən dərdlərimin hamısını danış-
masam da, sən onları bilirsən. Bu misralar türklərin “lalın dilini 
anası bilər” atalar sözüylə yaxından səsləşir. Şair demək istəyib, 
ancaq ürəyində saxladıqlarını, söyləmədiklərini Tanrının onsuz 
da yaxşı bildiyini bizə çatdırır. Burada eyni zamanda şair dolayı-
sıyla, sətiraltı olsa da, Tanrı övladı olduğunu, ilhamı da ona 
Tanrının verdiyini işarələmişdir. “Lalın dilini anası bilər” atalar 
sözünü işlətməklə Nizami bu fikri demək istəmişdir. 

Bir türk atalar sözündə deyilir ki, “ayağını yorğanına görə 
uzat”. Bu atalar sözündən Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” 
və “Xosrov və Şirin” poemalarında istifadə etmişdir. “Leyli və 
Məcnun”da belə deyir: 

Bir də ayağını öz yorğanından 
Artıq uzadanlar bədbəxtdir, inan. 
Bir quş ki, həddindən artıq ucalar, 
Özünü fəlakət yoluna salar (11, səh. 73). 

Şair “Xosrov və Şirin” poemasında da həmin atalar sözün-
dən bəhrələnməklə gözəl bir poetik lövhə yaratmışdır: 

Dövranından çıxma heç yüksəklərə, 
Ayağını uzat yorğana görə. 
Hədsiz dalğalanma sən də dəniz tək, 
Çalışma uçmağa özündən yüksək (10, səh. 164). 

Sonuncu misra həm də “insan öz boyundan yüksəyə tullana 
bilməz” məsəliylə səsləşir. Türkiyə türkləri də bu atalar sözünü 
eyni şəkildə-“Ayağını yorğanına görə uzat” şəklində işlədirlər 
(5, səh. 62). 



251 
 

Türk xalqının birlik haqqında çoxlu atalar sözləri, məsəlləri, 
hikmətli deyimləri var. Nizami Gəncəvi də onlardan “Leyli və 
Məcnun” poemasında və digər əsərlərində ustalıqla bəhrələnmiş, 
söz incilərindən toxuduğu xalçalara arabir qızıl ilmələr də 
vurmuşdur. Bu fikri Məmməd Əmin Rəsulzadə belə ifadə etmiş-
dir: “Gözəl misra, mənalı söz dərin və iti məzmunlu təşbihlərlə 
dolu daş-qaş dükanından ibarət olan “Pənc-gənc”in qiyməti 
ölçülə bilməz məsnəvilərində səpilmiş bu “dürr”lərdən (inci) 
seçilmiş sətirlərini bir sapa düzsək, dünyanın ən məşhur brilyant 
boyunbağılarından daha qiymətli bir təsbeh hasil olar” (13, səh. 
64). Bu incilərin çoxu xalqdan götürülmüş, qalanlarını da mate-
rialını xalq düşüncəsindən almaqla şairin özü yaratmışdır. “Leyli 
və Məcnun” poemasında deyir: 

Bir olsa yoldaşın, dostun əməli, 
Daşdan su çıxardar onların əli. 
Nifaq olan yerdə fəlakət də var, 
Səadət günəşi birlikdən doğar (11, səh. 132-133). 

“Şərəfnamə”də oxuyuruq: 
İki qəlb bir olsa, dağı parçalar, 
Böyük bir kütləni edər tarü-mar (12, səh. 94). 

Yenə orada: 
Birlikdən yaranıb zəfər döyüşdə, 
Dostların birliyi gərək hər işdə (12, səh.28). 
Şair “Leyli və Məcnun”da yenə deyir: 
Qarışqa birlikdə göstərib hünər, 
Özündən çox böyük şeylər sürüyər (11, səh.68). 

Yuxarıdakı örnəkləri oxuduqca qulaqlarımızda istər-istəməz 
“El bir olsa, zərbi kərən sındırar”, “El bir olsa, dağ oynadar ye-
rindən”, “Birlik harada, dirilik orada”, “Tək əldən səs çıxmaz”, 
“El gücü, sel gücü” kimi onlarla türk atalar sözü və məsəlləri 
səslənir. Yuxarıdakı atalar sözləri digər türk xalqlarında ya oldu-
ğu kimi, ya da azacıq fərqlərlə işlənir. Məsələn, Türkiyə türkləri 
“Bir əlin nəsi (nəyi) var, İki əlin səsi var” (4, səh. 186), qırğızlar 
“El gücü, sel gücü” (9, səh. 23), “El tüpürsə, göl olar” (9, səh. 



252 
 

32), tatarlar “Biri tüpürsə-bir olar, el tüpürsə- göl olar” (4, səh. 
62), Güney Azərbaycan türkləri “Birlik harda, dirlik orda”, 
“Harda birlik var, orda dirlik var” (6, səh. 11; 18, səh. 36), “El 
gücü bir olsa, düşməni dara çəkər” (18, səh. 75) deyirlər.  

Türklərin birlik haqqındakı bu qədər hikmətli deyimlərini, 
atalar sözlərini, məsəllərini yaxşı bilən düşmənlərimiz həmişə 
bizim bu birliyimizdən canavar kösöydən qorxan kimi qorxublar. 
Ona görə həmişə bizim birliyimizi pozmağa, aramıza ayrı-seçki-
lik toxumları səpməklə bizə qarşı açıq və ya gizli şəkildə “parça-
la, hökm sür!” siyasəti yürüdüblər. Bu gün də heç nə dəyişməyib. 
Hər şey “Parçala, hökm sür!” siyasətinin gah üzü, gah da astarı 
şəklində gözümüzə görünür. Onun adını tez-tez dəyişirlər, ancaq 
məqsəd dəyişməz olaraq qalır. Biz özümüz də bütün bunları görə-
görə, bilə-bilə birləşə bilmirik. Düşmənlərin hiyləsinə aldanıb 
parçalanırıq, parçalandıqca gücsüzləşirik, gücsüzləşdikcə, qeyrət-
sizləşirik, qeyrətsizləşdikcə ölümə doğru gedirik. 

Bir türk atalar sözündə deyilir ki, “Dost dostun eybini üzünə 
deyər”. Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” poemasında bu ata-
lar sözüylə öz sətirlərinə gözəl naxış vurmuşdur: 

Çox gözəl olsa da eybi gizləmək, 
Dost dostun eybini örtməsin gərək (11, səh. 103). 

Türkmənlər də deyirlər: “Dostun eybini üzünə de” (4, səh. 74). 
Bir adam öz qazandığını yeməyəndə, əkib-becərdiyi başqa-

larına qismət olanda deyirlər ki, “Kim qazana, kim yeyə?”, 
yaxud “At işləyər, eşşək yeyər”. Nizami Gəncəvinin aşağıdakı 
sətirləri də bu cür atalar sözlərilə yaxından səsləşir: 

Bağda əmək qoydu göyərçin, ey yar, 
Meyvə yetişəndə yedi qarğalar (12, səh. 129). 

Və yaxud: 
Bülbüllər olsa da, bağın zinəti, 
Əncirlər olmuşdur qarğa qisməti (12, səh. 129). 

Bu beytdə deyilmiş fikirlər eyni zamanda “Məlikməmməd” 
nağılında almaları divin oğurladığı səhnələri xatırladır. Zəhmət 
çəkirsən, bağ salırsan, meyvə yetişdirirsən, onu da divlər yeyir. 



253 
 

Nizaminin “Pambıq od görəndə alışıb yanar” (11, səh. 72) 
misrası “Odla pambığınkı tutmaz” (3, səh. 521), “Toxun ac 
olandan nə xəbəri var” misrası (11, səh. 94) “Toxun acdan xəbə-
ri olmaz”, “Aclığı olmasa şahinin bir az, Turacın üstünə uçub 
şığımaz” misraları (11, səh. 101) “Ac qılınca çapar”, “Soyuq bir 
dəmiri döymə boş yerə” (11, səh. 103) misrası “Dəmiri isti-isti 
döyərlər” (3, səh. 259), “Hər ümidsiz işdə bir çox ümid var, Qa-
ranlıq gecədən ağ səhər doğar” (11, səh. 104) misrası “Hər 
gecənin bir gündüzü var” (3, səh. 658), “Havalı yaşayan sərsəm 
bir insan, Nə xeyrə, nə şərə yarayar, inan” (11, səh. 135) misra-
ları “Uzun duraz, bey muraz, Xeyrə-şərə yaramaz”, “Susuzdum, 
apardın sən “Fərat” deyə, İçməmiş odlara tapşırdın niyə?” mis-
raları (11, səh. 136) “Suya susuz aparıb, susuz qaytarmaq”, “Qu-
yuya salsan da yaxşılığı, bil, Yenə qaytaracaq o itən deyil” (12, 
səh. 10) misraları “Balığı at dəryaya, balıq bilməsə də, xalıq bi-
lər”, “Tək uçan kəkliyi qızılquş yeyər” misrası “Sürüdən ayrılan 
qoyunu qurd yeyər”, “İnsanı dişləsə azğın bir quduz, Onun 
məlhəmi var, keçər qorxusuz. Lakin dil yarası ürəkdən getməz, 
Ona min məlhəm də bir əsər etməz” bəndi bütövlükdə “Qılınc 
yarası sağalar, söz yarası sağalmaz” (3, səh. 203), “Xəncər ya-
rası gedər, dil yarası getməz” (3, səh. 630), “Dəlidən, sərxoşdan 
ağıl ummazlar” misrası “Havalı başda ağıl olmaz”, “Hirsli başda 
ağıl olmaz”, “Hər çəkilən dərdin bir sonu da var” misrası “Ya-
man günün ömrü az olar” (3, səh. 391), “Oğul, sözlərimə yaxşı 
qulaq as, Ata nəsihəti faydasız olmaz” misraları “Atalar sözü, 
ağlın gözü”, “Böyüyün sözünə baxmayan böyürə-böyürə qalar” 
kimi atalar sözlərilə, məsəllərlə, hikmətli xalq deyimlərilə yaxın-
dan səsləşir. Onların arasındakı nəfəs yaxınlığı, ruh doğmalığı 
aydınca hiss olunur. Bunlar Nizami Gəncəvinin “Leyli və Məc-
nun” poemasında işlətdiyi türk ağız ədəbiyyatı örnəklərinin ha-
mısı deyil. Böyük şair ərəb əfsanəsini yaddaşındakı türk ağız 
ədəbiyyatı örnəkləriylə elə bəzəyib naxışlamışdır ki, “Leyli və 
Məcnun” əsərini oxuyanda onun bütün sətirlərindən yalnız türk 
nəfəsi duyulur, tük qoxusu gəlir. 



254 
 

Yuxarıdakı örnəklər Azərbaycan türklərinin atalar sözləri və 
məsəlləridir. Onların çoxu ya eynilə, ya da oxşar şəkillərdə digər 
türk xalqlarında da işlənir. Məsələn, Türkiyə türkləri “Suya gö-
türür, susuz gətirir” (5, səh. 351), “Sürüdən ayrılanı qurd qapar” 
(5, səh. 353), “Əl yarası unudulur, dil yarası unudulmaz” (5, səh. 
145), “Qılınc yarası iyiləşir, dil yarası iyiləşməz” (5, səh. 246), 
qırğızlar “Qatardan ayrılan qazı qarğalar yeyər” (9, səh. 40), 
“Söz yanığı köz yanığından bərk olar” (4, səh. 19), “Eldən ayrı 
düşəni qurd yeyər” (4, səh. 21), tatarlar “Sürüdən qalanı qurd 
aparar, eldən qalanı gor” (4, səh. 63), “Əl yarası gedər, dil yarası 
getməz” (4, səh. 67), “Qatarından ayrılan qaz bir topa qarğaya 
yem olar” (4, səh. 69), Güney Azərbaycan türkləri “Balığı at 
suya, balıq bilməsə xalıq bilər” (18, səh. 27), “Qılınc yarası sa-
ğalar, dil yarası yox” (18, səh. 50), “Yaman günün ömrü az olar” 
(18, səh. 98) deyirlər. Göstərilən örnəklər arasındakı bu qədər 
eynilik və oxşarlıqlar türk ağız ədəbiyyatının başlanğıcda bir 
çeşmədən qaynaqlandığını təsdiqləyir.  

Nizami Gəncəvinin bütün əsərlərinin mayası türk ruhuyla 
yoğrulmuşdur. Hətta onun “Xosrov və Şirin” əsərində “Dədə 
Qorqud” boyları ilə yaxından səsləşən lövhələr var. Akademik 
Həmid Araslı bunu görmüş, duymuş və vurğulamışdır: “Nizami 
öz şeirlərində bir çox Azərbaycan kəlmələri işlətmişdir ki, bu 
kəlmələrin bir hissəsi bu gün canlı dildən çıxmış, yalnız xalq 
poeziyasında saxlanmışdır. Nizami dilində olan Azərbaycan kəl-
mələrinin mühüm hissəsini biz “Dədə Qorqud” dastanlarında 
görürük ki, bu da çox təbii bir hadisədir. Nizami poemalarında 
“Dədə Qorqud” dastanları ilə əlaqədar bir çox motivlərin olması 
şairin bu dastanları sevə-sevə dinlədiyini göstərir (1, səh. 139). 
H.Araslı bu fikirləri söyləyəndən sonra “Dədə Qorqud”da və 
Nizaminin əsərlərində işlənmiş bir neçə sözü örnək göstərsə də, 
motivlərin yalnız olduğunu söyləməklə yetərlənmişdir. Ona görə 
mən burada “Dədə Qorqud” və “Xosrov və Şirin” əsərlərindəki 
bir-birilə çox yaxından səsləşən səhnələrə toxunmaq istəyirəm. 
Bunlardan biri Beyrəklə Banuçiçəyin və Xosrovla Şirinin ilk də-



255 
 

fə görüşdükləri səhnələrdir. Bu iki səhnə arasındakı fərq bircə 
ondan ibarətdir ki, birincini xalq yaratmışdır, ikinci Nizaminin 
qələmindən süzülüb gəlmişdir. Hər iki görüş yaylaqda baş verir. 
Banuçiçək də, Şirin də öz yanlarındakı qızlarla yaylağa gəzməyə 
çıxırlar. Beyrək də, Xosrov da Banuçiçəyi və Şirini ilk dəfə 
burada- yaylaqda görürlər. Bir könüldən min könülə bir-birlə-
rinə vurulurlar. Əhd-peyman bağlayırlar. Sonra ayrılırlar. Bey-
rək əsir düşür, uzun müddət – 16 il Banuçiçəyi görmür. Xosrov 
da şahlıq taxtına oturur, Şirinlə görüşə bilmir. Beyrək dustaqlıq-
dan qurtararkan Təkurun qızına söz verir ki, səni alacağam. Xos-
rov isə Rum qeysərinin qızıyla evlənir. Beyrəyin öldü xəbərini 
gətirəndən sonra Banuçiçəyi Yalançı oğlu Yalıncığa verib toy 
hazırlığı görürlər. Şirini də Fərhad sevir. Axırda Beyrəklə Banu-
çiçək, Xosrovla Şirin evlənirlər. Burada Banuçiçəyin və Şirinin 
qəhrəmanlıqlarını da mütləq xatırlatmaq lazımdır. Onların hər 
ikisi yaxşı at çapır, qurşaq tutur, ox atır, qılınc vurur. Hətta la-
zım gəldikdə silaha qurşanıb yağılarla kişi kimi vuruşurlar.  

İkinci oxşarlıq da belədir. “Dədə Qorqud”da Qanturalı Tə-
kurun qızı Selcan xatunu almaq üçün qızmış dəvəni, buğanı və 
şiri öldürür. Xosrov da bir kef məclisində qəflətən yanlarına çı-
xan bir şiri yumruğuyla vurub yerə sərir: 

Qaldıraraq tozdan göylərə duman, 
Qızmış bir şir çıxdı qəflətən yandan. 
Sərxoştək qoşunun canına düşdü, 
Qoşun şirdən qorxub yaman hürküşdü. 
Gəlib yaxınlaşdı şir barigaha, 
Acıqlı-acıqlı yanaşdı şaha. 
Qılıncsız, zirehsiz şah sıçrayaraq, 
Atıldı şir üstə şirdən də qoçaq. 
Yumruğunu elə hiddətlə çaldı, 
Şiri bihuş edib torpağa saldı. 
Əmr etdi: “Qoymayın, başını kəsin!” (15, səh. 125). 

Deyilənlərdən aydın olur ki, bu səhnələr arasında çox yaxın-
dan səsləşmələr var və buna təsadüf kimi baxmaq doğru deyil.  



256 
 

“Leyli və Məcnun”da olduğu kimi, Nizami Gəncəvinin di-
gər əsərlərinin də ərişi-arğacı böyük şairin özündən olsa da, 
onların gülləri, naxışları xalqdan götürülmüş bənzərsiz deyim-
lərlə bəzədilmiş, daha da gözəlləşdirilmişdir. Məsələn, xalqın 
“Quyunu gen qaz, dərin qaz, bir gün özün düşərsən” atalar sözü-
nü şair “Xosrov və Şirin” poemasında belə işlətmişdir: 

Eşitməmisənmi bu məşhur sözü, 
“Quyu qazan adam düşəcək özü” (10, səh. 361). 

Xalq deyir ki, “Nə əkərsən, onu da biçərsən”, “Nə tökərsən 
aşına, o da çıxar qarşına”(3, səh. 508). Nizaminin aşağıdakı mis-
ralarında hər iki atalar sözünün havası aydın duyulur: 

Dünyanın işini yaxşı düşün sən, 
Nə əksən, onu da sən biçəcəksən (12, səh. 16). 

Yaxud: 
Zülmün toxumundan göyərməz nəbat (12, səh. 16). 

Yaxud: 
Hər kəs sənətindən yapışsa əgər, 
Dünyada nə əksə, onu da biçər (12, səh. 45). 

Yaxud: 
Nə eyləsə sənə övladın, inan, 
Onu görəcəkdir öz övladından (10, səh. 60). 

Yuxarıdakı örnəklərin dördü də mənaca bir-birilə səsləşir və 
onların hamısının rüşeyminin “Nə əkərsən, onu da biçərsən” 
atalar sözüylə mayalandığı aydın şəkildə nəzərə çarpır. Bunlara 
oxşar atalar sözləri və məsəlləri digər türk xalqları da işlədirlər. 
Məsələn, Türkiyə türkləri “Nə əkərsən, onu biçərsən” (5, səh. 
285), “Nə doğrarsan aşına, o çıxar qarşına” (5, səh. 285), türk-
mənlər “Arpa əkib, buğda gözləmə” (4, səh. 73), tatarlar “Aş 
versən, aş verərlər, daş versən-daş” (4, səh. 62), Güney Azərbay-
can türkləri “Nə əkərsən, onu biçərsən” (4, səh. 137) deyirlər.  

Bir türk atalar sözündə deyilir: “Öz gözündə tiri görmür, 
özgə gözündə qıl axtarır”. Nizami Gəncəvi “Sirlər xəzinəsi” 
poemasında bu atalar sözünü işlətməklə öz fikirlərini daha da 
dolğunlaşdırmış, poetik tutumunu artırmışdır: 



257 
 

Görməyib öz gözündə tiri, yaxşı nəzər qıl, 
Nədəndir axtarırsan özgənin gözündə qıl 

(12, səh. 140-141). 
Namərdə işi düşmüş mərd adamlar haqqında xalq arasında 

belə bir ifadənin tez-tez işləndiyini görürük: “Keçmə namərd 
körpüsündən, qoy aparsın sellər səni”. Anadolu türkləri bu fikri 
belə deyirlər: “İçmə namərd əlindən su abi-həyat olsa da” (4, 
səh. 193). Nizami Gəncəvinin əsərlərində buna oxşar fikirlərə 
bir neçə yerdə rast gəlinir. Məsələn, “Xosrov və Şirin” poema-
sında şair deyir: 

Fil keçsin üstündən tapdalayaraq, 
Xəsis adamlara əl açma ancaq (10, səh. 279). 

Yaxud yenə orada: 
Aman istəyincə qurbağalardan, 
Yaxşıdır balıq tək tez qərq olasan (10, səh. 279). 

Şair “Şərəfnamə”də deyir: 
Əlaltı olma bir əlaltı şəxsə! (12, səh. 36). 

Bu deyilənlər mərdin adına böyük ləkədir və Nizami Gəncə-
vi də doğru olaraq yazır ki, ləkəli yaşamaqdan ölüm gözəldir”. 
Şair bu fikri “Leyli və Məcnun” əsərində belə ifadə etmişdir: 

Mərdə təmiz bir ad candan əfzəldir, 
Ləkəli qalmaqdan ölüm gözəldir (12, səh. 35). 

“Bu günün işini sabaha qoyma”, “Əldən qalan əlli il qalar”, 
“Daldan atılan daş topuğa dəyər”, “Ovu bərəsində vurarlar” kimi 
onlarla türk atalar sözlərilə səsləşən misralara Nizami Gəncəvi-
nin əsərlərində tez-tez rast gəlinir: 

Sabaha çox da sən ümid bağlama, 
İşi lap bu gecə düzəlt, saxlama (10, səh. 300). 

Və yaxud: 
Hər söz öz yerində olur çox gözəl, 
Çünki nar bar verməz vaxtından əvvəl (12, səh. 73). 

Çox geniş yayılmış bir atalar sözümüz var: “Vaxtsız banla-
yan xoruzun başını kəsərlər” (3, səh. 164). Bu atalar sözünü 
Nizami Gəncəvi bir neçə dəfə ustalıqla işlədərək fikrinin poetik 



258 
 

gözəlliyini artırmış, emosional təsirini gücləndirmişdir: 
Vaxtsız yola çıxsan pusarlar, inan, 
Başını kəsərlər vaxtsız banlasan (10, səh. 46). 

Yaxud: 
Dünyada hər şeyin öz zamanı var, 
Vaxtında tapılar xəznəyə açar. 
Vaxtsız banlayanda xoruz görürsən 
Ayrılır bir anda başı bədəndən (10, səh. 269). 

Yaxud: 
Hər vaxtsız banlayan xoruzun gərək 
Durmadan başını bıçaqla kəsmək (12, səh. 74). 

Anadolu türkləri də bu atalar sözünü elə bizdəki kimi işlə-
dirlər: “Vaxtsız ötən xoruzun başını kəsərlər” (5, səh. 389). 

“İki qılınc bir qına sığmaz”, “İki qoçun başı bir qazanda 
qaynamaz” kimi türk atalar sözlərindən Nizami Gəncəvi elə bö-
yük ustalıqla, yerli-yerində istifadə etmişdir ki, elə bil gözəlin 
saçına durna teli düzmüşdür: 

Birdir, iki olsa haqq 
   kimsə onu dinləməz, 
Bir bədəndə iki baş    
    yaramaz, birini kəs! 
Bir qında iki qılınc 
  qərar tutub durarmı? 
Məclisdə iki Cəmşid 
 bir taxta oturarmı? (12, səh. 51). 

Bu misralar şairin “Sirlər xəzinəsi” əsərindən götürülüb. Bi-
rinci misrada şair Tanrının bir olduğuna, tək olduğuna işarə 
vurmuşdur və deyir ki, Tanrı bir yox, iki olsa onu heç kim din-
ləməz. Digər misralarda deyilən fikirlər gün kimi aydın oldu-
ğundan onları açıqlamağa ehtiyac duyulmur. 

Nizami Gəncəvinin yuxarıdakı misralarının mənası ilə səs-
ləşən atalar sözü və məsəllərə özbəklərdə “İki bıçaq bir qına sığ-
maz, iki sevgi-bir könülə” (4, səh. 49), tatarlarda “Bir ata iki bo-
yunduruq salmazlar” (4, səh. 62), türkmənlərdə “İki bıçaq bir 



259 
 

qına sığmaz” (4, səh. 75), qırğızlarda “Bir qına iki qılınc sığ-
maz” (9, səh. 34), “İki qoçun başı bir qazanda qaynamaz” (9, 
səh. 74), Güney Azərbaycan türklərində “İki qılınc bir qına sığ-
maz”, “İki qoç başı bir qazanda qaynamaz” (18, səh. 88) şəkil-
lərində rast gəlinir. Gətirilən örnəklərin bir-birindən fərqlən-
mədiyi və ya çox az fərqləndiyi aydın görünür.  

Nizami Gəncəvinin əsərlərini dönə-dönə oxuduqca görürsən 
ki, onun hər misrasının, hər beytinin arxasından bir türk atalar 
sözü və ya məsəli boylanır. Türklər deyirlər ki, “İlan qızıl üstdə 
yatar”. Nizamidə oxuyuruq: “İlantək xəzinə üstə yatıram, Arpa 
çörəyiylə oruc tuturam” (10, səh. 33). Nizami burada xatırladır 
ki, “mənim altım qızılla, xəzinəylə doludur, onun üstündə otur-
muşam. Özüm də arpa çörəyiylə oruc tuturam”. İkinci misra 
birbaşa xəsislərə aiddir. Var-dövlətləri başlarından aşan xəsislər 
onu yeyə də bilmirlər. Bu sətirləri şairin özünə aid edəndə isə 
belə anlaşılır ki, “o arpa çörəyiylə oruc tutsa da, altı, daha doğ-
rusu sinəsi qızılla, xəzinəylə doludur”. Türklər yalan danışmağı 
əyri oturmaqdan daha böyük qəbahət, ədəbsizlik sayırlar və ona 
görə deyirlər: “Əyri oturaq, düz danışaq”. Nizami Gəncəvi də 
onu eynilə işlətmişdir: “Gəl əyri oturaq, düz danışaq” (10, səh. 
174). “Görünən dağa nə bələdçi” atalar sözü Nizamidə belədir: 
“Soruşmaq nə lazım kənd görünürkən” (10, səh. 178). Türklər 
deyirlər: “Ev oğrusunu tutmaq olmaz”. Nizami də eynilə elə bu-
nu deyir: “Qapı güdmək olmaz ev oğrusundan” (10, səh. 178). 
Çox işlənən atalar sözlərimizdən biri belədir: “Qızınmadım isti-
sinə, Kor oldum tüstüsünə”. Nizami Gəncəvi də onu az qala ol-
duğu kimi işlətmişdir: “Hələ bir oduna qızınmamışam, Tüstün-
dən gözlərim kor oldu tamam” (10, səh. 180). “Gül tikansız ol-
maz” atalar sözü Nizamidə “Yoxdur bu dünyada bir gül tikan-
sız” (11, səh. 63) şəklindədir. 

Nizami Gəncəvi elmə, biliyə çox yüksək qiymət vermişdir. Ona 
görə elmlə, biliklə bağlı çoxlu hikmətli fikirlər söyləmişdir. Məsələn: 

Qüvvət elmdədir, başqa cür heç kəs 
Heç kəsə üstünlük eləyə bilməz.  



260 
 

Hər uca rütbədən biliniz, fəqət, 
Alimin rütbəsi ucadır, əlbət! (12, səh. 57).  

Nizaminin ilk iki misrası özbəklərin “Elm-qüvvətdə yox, 
qüvvət elmdədir” (4, səh. 49), sonuncu iki misrası isə Anadolu 
türklərinin “Elm rütbəsi rütbələrin ən əlasıdır” (4, səh. 192) ata-
lar sözlərilə çox yaxından səsləşir. 

Nizami Gəncəvi öz əsərlərində yalnız Azərbaycan deyil, Tür-
kiyə, özbək, qırğız, qazax, türkmən, tatar və s. türklərinin də xalq 
ədəbiyyatı örnəklərindən, daha çox atalar sözü və məsəllərdən, 
hikmətli deyimlərdən gen-bol bəhrələnmişdir. Yuxarıda yeri gəl-
dikcə onlardan örnəklər verilmiş, qarşılaşdırmalar aparılmışdır. 
Lakin bu mövzu o qədər əhatəli və zəngindir ki, onun daha geniş 
və hərtərəfli araşdırılmasına ehtiyac var. Həm də bu mövzunun bü-
tün türk xalqlarının ağız ədəbiyyatı ilə qarşılaşdırmalar aparmaqla 
öyrənilməsi ona görə mühümdür ki, onlar Nizami Gəncəvinin milli 
kimliyini – türklüyünü təsdiqləyən ən inandırıcı faktlardan biridir. 

Nizami Gəncəvinin türklüyü əslində onun əsərlərini diqqətlə 
və qərəzsiz, siyasi baxışlara uymadan, hər şeydə həqiqəti görmək 
istəyiylə oxuyanların heç birində şübhə doğurmamalıdır. Çünki 
onun əsərlərində şairin türk olduğunu təsdiqləyən yetərincə bilgi-
lər var. Sadəcə olaraq bu məsələ elmi müstəvidən çıxarılıb siya-
siləşdirilmişdir. Nizami Gəncəvini farslaşdırmağa çalışanların əl 
atdıqları yeganə fakt şairin öz əsərlərini fars dilində yazmasıdır. 
Halbuki bu faktı ortaya atmaq suda batan adamın saman çöpün-
dən yapışmasından başqa bir şey deyil. Hamı bilir ki, XIX yü-
zillikdə Avropada fransız dili o qədər üstünlük qazanmış və geniş 
yayılmışdır ki, fransız olmayanların da bir çoxu öz əsərlərini bö-
yük həvəslə fransız dilində yazırdılar. Hətta bir çox rus yazıçı-
larının da öz əsərlərini böyük həvəslə fransız dilində yazdıqları 
heç kimə sirr deyil. Lakin istər Avropa, istərsə də rus yazıçılarını 
öz əsərlərini fransız dilində yazdıqlarına görə fransız adlandır-
mırlar və heç bu fikrə də düşmürlər. Niyəsə bu söhbət bircə Niza-
mi Gəncəvinin türklüyü ortaya çıxanda yaranır və çox ciddi şəkil 
alır. Açıq-aşkar deyilir ki, Nizami Gəncəvi kim olursa-olsun, bir-



261 
 

cə türk olmasın. Bu fikrin guya doğruluğuna kimlərisə inandır-
maq üçün saman çöpündən yapışırlar. Bundan başqa, Nizami 
Gəncəvini farslaşdırmaq üçün onun əsərlərinə əlavələr də edil-
mişdir. Əliyar Səfərli və Xəlil Yusifli bununla bağlı yazırlar: “Ni-
zaminin doğulduğu, böyüdüyü, yaşadığı yer Gəncə olmuşdur. 
Şair əsərlərində dönə-dönə Gəncəni doğma vətəni adlandırmışdır. 
Bəzi İran müəllifləri “İqbalnamə”dəki sonralar başqaları tərəfin-
dən artırılmış beytlərə əsaslanaraq şairin İranın Qum vilayətindən 
olduğunu iddia etmişlər. Elmi cəhətdən əsassız olan bu mülahizə 
alimlər tərəfindən inandırıcı şəkildə rədd olunmuşdur” (9, səh. 
123). Yuxarıda deyilənlərdən belə çıxır ki, Nizami Gəncəvini fars-
laşdırmağa çalışanlar onun türk olduğunu hamıdan yaxşı bilirlər. 

Nizami Gəncəvinin “Leyli və Məcnun” poemasını türk di-
linə böyük Xalq şairi, akademik Səməd Vurğun çevirmişdir. O, 
şairin həyatını və yaradıcılığını dərindən öyrənmişdir. Ona görə 
böyük inamla dönə-dönə yazırdı ki, Nizami Gəncəvi bir türk 
şairidir: “Nizami “Xosrov və Şirin” poemasında adı ilə fəxr 
etdiyi Azərbaycan xalqının o zamankı hüquqsuzluğunu dərin bir 
kədərlə ifadə edir: “Hərgah mənim türk olmağım saraydan gizlin 
qalmışdırsa, ilahi, sən özün ki, bunu bilirsən” (15, səh. 108). Gö-
rürsünüzmü, böyük şair Tanrıya üz tutub deyir ki, mənim türk 
olduğum saraydan gizlin qalsa da, sən ki, bunu yaxşı bilirsən! 

Səməd Vurğun böyük şairin öz əsərlərini fars dilində yaz-
mağının səbəbini də açmışdır: “Şairi o zaman azərbaycanlılar 
üzərində ağalıq edən İran əsarətçilərinin, İran istilaçılarının dili 
ilə yazmağa məcbur edirdilər. Lakin qanı və canı ilə, bütün ömrü 
ilə öz doğma xalqına bağlı olan Nizami bu məcburiyyətə qarşı 
üsyan etdi” (15, səh. 107). 

Şairi bu üsyana qaldıran “Leyli və Məcnun” poemasını oxu-
duqdan sonra Şirvanşah Əhsitanın şairə yazdığı məktub olmuş-
dur. Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun”u fars dilində yazarkan 
həmin məktubu bu cür nəzmə çəkmişdir: 

Bu təzə gəlinə çəkəndə zəhmət,  
Fars, ərəb diliylə vur ona zinət. 



262 
 

Türk dili yaramaz şah nəslimizə, 
Əskiklik gətirər türk dili bizə. 
Yüksək olmalıdır bizim dilimiz, 
Yüksək yaranmışdır bizim nəslimiz. 

Bu sətirlərin ardınca Səməd Vurğun böyük cəsarətlə yazır-
dı: “Buradaca biz milli hissləri təhqir olunmuş Nizaminin ölməz 
etiraz misralarını oxuyuruq, o, Azərbaycan xalqının milli dilinin 
və mədəniyyətinin cəlladlarına müraciət edərək deyir: 

Qulluq halqasına düşdü qulağım, 
Qan vurdu beynimə, əsdi dodağım. 
Nə cürətim vardı ki, evdən qaçam, 
Nə də gözüm vardı, xəzinə açam. 
Ömrüm viran oldu, solub saraldım, 
Bu əmrin önündə cavabsız qaldım. 
Sirrimi deməyə bir məhrəm hanı? 
Ona söyləyəydim bu macəranı? 

Bu parçanı da misal çəkəndən sonra Səməd Vurğun böyük 
inamla yazırdı: “Bu son misra göstərir ki, “Leyli və Məcnun” 
poeması Nizami tərəfindən əvvəlcə Azərbaycan (türk – İ.S.) 
dilində yazılmışdır” (16, səh. 23). 

Burada qısa bir açıqlamaya ehtiyac duyuram. Səməd Vur-
ğun çox doğru deyir ki, “Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” 
poemasını ilk dəfə türk dilində yazmışdır”. Bu fikri təsdiqləyən 
çoxlu tutarlı əsaslar var. Onlardan birincisi odur ki, Nizami 
Gəncəvi “Xəmsə”nin digər əsərlərinə nisbətən “Leyli və Məc-
nun” poemasında türk ağız ədəbiyyatından daha geniş, gen-bol 
bəhrələnmişdir. Şair bunu bilə-bilə etmişdir. Bu poemanı yazar-
kən Nizami Gəncəvinin milli hissləri, milli duyğuları o qədər 
coşmuşdur ki, ərəb folklorundan götürülmüş bu mövzu şairin 
qələmindən çıxandan sonra onda ərəblikdən əsər-əlamət qalma-
mışdır. Nizami Gəncəvi bir ərəb qızına türk dilində milli bəzək-
lər vurmuşdur, onu türk xalq düşüncəsinin məhsulu olan atalar 
sözlərilə, məsəllərlə, hikmətli deyimlərlə, digər folklor motiv-
lərilə ətə-qana doldurmuşdur. Əgər biz ərəblərin “Leyli və Məc-



263 
 

nun” əfsanəsinə Nizami Gəncəvinin geyindirdiyi türk donunu 
soyundursaq, onun yerində hətta qabıqları da soyulmuş quru bir 
ağacdan başqa heç nə qalmaz. İkinci fakt odur ki, əgər Nizami 
Gəncəvi “Leyli və Məcnun”u türk dilində yazıb Şirvanşah Əhsi-
tana təqdim etməsəydi, o heç vaxt şairə “Türk dili yaramaz şah 
nəslimizə, əskiklik gətirər türk dili bizə” deməzdi. Yəni Əhsitan 
yaxşı bilirdi ki, Nizami Gəncəvi ilk əsərləri olan “Sirlər xəzinə-
si” və “Xosrov və Şirin” poemalarını fars dilində yazmışdı. Ona 
görə heç vaxt Əhsitanın ağlına gəlməzdi ki, Nizami Gəncəvi 
üçüncü əsərini türk dilində yaza bilər. “Türk dili” ifadəsi də bura 
göydən düşə bilməzdi. Onu Əhsitana dedizdirən ciddi səbəb var. 
Səməd Vurğunun yazdıqlarından da açıq-aydın anlaşılır ki, Əh-
sitanı qəzəbləndirən əsərin türk dilində yazılması olmuşdur: 
“Şirvanşah müstəbidi Əhsitan Nizamini ana dilindən əl çəkməyə 
məcbur etmişdi. Şair müstəbidin bu təhqiredici əmrini öz şeirlə-
rində göstərir: “Sənin yaratdığınla, Nizami, biz çoxdan tanış 
olmuşuq. Lakin başa düş: kimin sevinci, kimin fərəhi üçün sən 
öz mirvarını gözəl ziynət qutusundan üzə çıxartdın? Sənin türk 
dilin bizə yaraşmır. Bizim sarayımız türkəsaya adətlərə öyrən-
məmişdir. Madam ki, biz varlıyıq və mənsəbimiz yüksəkdir, 
demək biz yüksək dillər eşitməliyik” (15, səh. 107). Sonuncu 
dırnağın içindəkilər Əhsitanın sözləridir. O, burada Nizamiyə 
“sənin türk dilin bizə yaraşmır” deyir. Bu cümləylə Əhsitan Ni-
zaminin türk olduğunu təsdiqləyir. “Sənin yaratdığınla, Nizami, 
biz çoxdan tanış olmuşuq. Lakin başa düş: kimin sevinci, kimin 
fərəhi üçün sən öz mirvarını gözəl zinyət qutusundan üzə çı-
xartdın?” cümləsindən isə aydın görünür ki, “Leyli və Məcnun” 
poeması əvvəlcə türk dilində yazılıb Əhsitana təqdim edilmişdir. 
Əhsitanı hirsləndirən də məhz bu olmuşdur. Bu fikri ilk dəfə 
Səməd Vurğun söyləmişdir. 

Xalq yazıçısı, akademik Mirzə İbrahimov da “Leyli Və Məc-
nun” poemasının 1983-cü il nəşrinə yazdığı ön sözdə üstü örtülü 
olaraq Səməd Vurğunun əsərin ilk dəfə türk dilində yazıldığını 
söyləyərkən Nizami Gəncəvinin beytlərini doğru-düzgün anla-



264 
 

dığını vurğulamışdır. Akademik-yazıçı Əhsitanın məktubundan 
yuxarıdakı parçanı örnək verdikdən sonra yazır: “Bu beytlərdəki 
sətiraltı mənalar, gizli işarələr, eyhamlar diqqətə layiqdir, açıl-
mağa möhtacdır. Məlum deyil ki, nə üçün Şirvanşah Nizamiyə 
“Qüdrətin böyükdür, ona on yarat, onda beş verməyi birdəfəlik 
at!” deyir. Bununla o nəyə işarə edir? Nizami nə vaxt “onda beş 
verib? Məgər həmişə “onda on” yaratmayıbmı? Məgər bir az 
əvvəl Şirvanşah şairin qüdrətindən, hikmət xəzinəsindən dürrlər 
çıxarmaq məharətindən danışmırdımı? Bəs indi bu narazılıq 
nədir? Bizcə, yuxarıdakı beytlərdəki sətiraltı mənalar sonrakı 
fikirlərlə üzvi surətdə bağlıdır. O fikirlər ki, ora çatanda Axsitanın 
ahəngi dəyişir. Onun sözləri, şair qəlbini yaralayır: 

Türk dili yaramaz şah nəslimizə, 
Əskiklik gətirər türk dili bizə. 
Yüksək olmalıdır bizim dilimiz, 
 Yüksək yaranmışdır bizim nəslimiz. 

Bəli, böyük şairi kədərləndirən, qəzəbləndirən də budur! 
Onun ana dilinə – Azərbaycan dilinə təhqiranə münasibətdir! 
Lakin bu həqiqəti hamı qəbul etmir. Xüsusən Azərbaycan xal-
qının milli varlığını və dilini inkar edənlər, bir sıra xalqları 
“türklük” anlayışı içərisində əridənlər bunu heç cür qəbul edə 
bilmir. Mübahisələri doğuran da əsasən budur. Azərbaycan ədə-
biyyatçılarının böyük əksəriyyəti, o cümlədən “Leyli və Məc-
nun”u ana dilimizdə Nizami incəliyi və gözəlliyilə səsləndirmiş 
Səməd Vurğun da yuxarıdakı beytləri dediyimiz mənada anla-
mışdır” (8, səh. 9). 

Əgər Nizami Gəncəvi türk deyildisə, onda Əhsitanın “Türk 
dili yaramaz şah nəslimizə, Əskiklik gətirər türk dili bizə” söz-
lərini oxuyanda niyə “qan beyninə vururdu, dodağı əsirdi?” Axı 
bu sətirlərin hamısı Nizami Gəncəvinin qələmindən çıxmışdır! 

Nizami Gəncəvinin əsərin lap başlanğıcında yazdığı iki mis-
ra da onun “Leyli və Məcnun” əsərini Əhsitanın məktubundan 
sonra ikinci dəfə işlədiyini, daha doğrusu, türk dilindəki ilk 
mətni fars dilinə çevirib, çoxlu əlavələr etdiyini söyləməyə tam 



265 
 

əsas verir. Şair deyir: 
Dörd min beytdən də çoxdur bu dastan, 
Dörd aydan az vaxta yazmışam, inan (11, səh. 50). 

Belə fikirlər bir qayda olaraq əsər tamamlandıqdan sonra 
onun sonunda deyilir. Nizami isə həmin fikri bu dəfə əsəri 
yazmağa başlayanda deyir. Deməli, əsər türk dilində hazır şəkil-
də onun əlində olub. Neçə beytdən ibarət olduğunu da dəqiq 
bilir. Sadəcə olaraq onu Əhsitanın dediklərinə uyğunlaşdırmaq 
üçün üzərində çalışır. 

Bundan başqa, Əhsitanın məktubundan götürülmüş aşağı-
dakı misralar “Leyli və Məcnun” əsərinin ilk dəfə türk dilində 
yazıldığını elə təsdiqləyir ki, burada heç bir şübhə yeri qalmır: 

Sözün sərrafıyam, sən ki, bilirsən, 
Təzəni köhnədən tez seçərəm mən. 
Qüdrətin böyükdür, ona on yarat, 
Onda beş verməyi birdəfəlik at (11, səh. 47). 

Əhsitan onda on yaratmaq deyəndə fars dilində yazmağı nə-
zərdə tutmuşdur. Ona elə gəlirdi ki, türk dilində onda on yaratmaq 
mümkün deyil. Guya fars dili çox güclü, zəngin dildir. Onda on 
yaratmaq üçün şair yalnız fars dilində yazmalıdır. “Onda beş 
verməyi birdəfəlik at” misrası isə türk dilinə işarədir. Əhsitana 
görə, “Leyli və Məcnun” türk dilində zəif alınmışdır. Nizami bura-
da onda on yarada bilməmişdir. Ona görə “türk dilində yazmağın 
daşını birdəfəlik at” demişdir. Əhsitan “Bu təzə gəlinə çəkəndə 
zəhmət, Fars, ərəb diliylə vur ona zinət” deyəndə əsərin yenidən 
yazılacağını nəzərdə tutmurmu? Yuxarıdakı misraları diqqətlə və 
Nizamini duya-duya çözələyəndə böyük inamla bu fikrə gəlmək 
olur ki, məktubun məzmunu bütövlükdə “Leyli və Məcnun” poe-
masının ilk dəfə türk dilində yazıldığını və Əhsitanın da məhz ona 
görə hirsləndiyini təsdiqləyir. Xalq şairi Səməd Vurğun da bu fikri 
söyləyərkən Nizami Gəncəvini çox yaxşı duymuşdur.  

Nizami Gəncəvi yaradıcılığa iri həcmli poemalarla başlama-
yıb. Şair türk dilində gözəl lirik şeirlər düzüb-qoşub. Onun təx-
minən 20 min beytlik “Divan”ı olub. Türk dilində yazılmış bu 



266 
 

“Divan” haqqında çoxlu qaynaqlarda bilgilər var. Bir vaxtlar 
Qahirə kitabxanasında Nizaminin türk dilində “Divan”ının tapıldığı 
söhbəti yayıldı və onunla maraqlanan olmadı. Bu “Divan” haqqın-
da Həmid Araslı yazır: “Nizami dünya ədəbiyyatında böyük poe-
malar müəllifi kimi məşhurdur. Lakin Nizami yaradıcılığı yalnız 
poemalardan ibarət deyildir. Böyük Nizami poemalarını yaradana 
qədər incə, zərif lirik əsərləri ilə məşhur olmuş və yaradıcılığı boyu 
bu sahədəki fəaliyyətini davam etdirərək “Divan” yaratmışdır. 

Qədim Şərq təzkirəçiləri və bunlara əsaslanan Qərbi Avropa 
və rus şərqşünasları Nizaminin 20 min beytlik bir “Divan”ı ol-
duğunu, lakin bu “Divan”ın itdiyini qeyd edirlər” (1, səh. 124). 

Nizami Gəncəvinin hazırda əlimizdə 120 qəzəli, 30 rübaisi 
və 6 qəsidəsi var. Bunlar sözsüz ki, onun lirik əsərlərinin çox az 
bir qismidir. Sözsüz ki, bu şeirlər Nizami Gəncəvinin “Di-
van”ından qalmışdır. Ə.Səfərli və X.Yusifli yazırlar: “XV əsr 
təzkirəçisi Dövlətşah Səmərqəndi Nizaminin lirik şeirlər diva-
nının 20 min beytə yaxın olduğunu qeyd etmişdir. Yəqin ki, o, 
Nizaminin lirik şeirlər divanını şəxsən görmüşdür. XIV əsr 
Azərbaycan alimi Zəkəriyya Qəzvini də şairin “Xəmsə”dən əla-
və yaxşı bir “Divan”ının olduğunu göstərmişdir. Bu divan XVII 
əsrdə Səfəvilərin dövlət kitabxanasında olmuş və şair oradan bir 
çox şeirləri öz “Səfinə”sinə köçürmüşdür” (17, səh. 126). 

Bu “Divan”ın olduğunu Nizami Gəncəvinin özü“Leyli və 
Məcnun” əsərində açıq söyləmişdir. Daha başqa qaynaqlara ehti-
yac yoxdur. Şair poemanın “Kitabın yazılmasının səbəbi” böl-
məsində yazır: 

Qaşlarım açıqdı, sanki bir kaman, 
Qarşımda dururdu yazdığım Divan (11, səh. 45). 

Baxın, Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” poemasını yaz-
maq haqqında düşünür. Bu zaman türk dilindəki “Divan”ını 
qabağına qoyub. Görəsən niyə “Sirlər xəzinəsi”ni və “Xosrov və 
Şirin”i yox, məhz “Divan”ı qabağına qoyub ona baxır? Çünki 
“Divan” türk dilindədir və şair “Leyli və Məcnun”u da türk di-
lində yazmaq istəyir. Məncə burada hər şey açıq-aşkar deyil-



267 
 

mişdir. Yalnız Nizaminin türk olduğunu söyləmək istəməyənlər 
bunlara göz yumurlar.  

Bu “Divan”ın itməyi də olduqca şübhəlidir. Onun itməyində 
də Nizaminin türk olduğunu qəbul etmək istəməyənlərin bar-
mağı yoxdurmu?! 

Nizami Gəncəvinin yaradıcılığı haqqında geniş və sanballı 
bir monoqrafiya yazmış Məmməd Əmin Rəsulzadə də şairin 
türklüyünə ayrıca diqqət yetirmiş, onun öz əsərlərindən seçilmiş 
örnəklərə söykənərək dəyərli və inandırıcı fikirlər söyləmişdir.  

M.Ə.Rəsulzadə yazır ki, “Nizaminin danışıq dilinin həqiqət-
də türkcə olmadığını heç kimsə isbat edə bilməz” (14, səh. 28). 
Bundan sonra Firdovsinin canına-qanına hopmuş fars millətçi-
liyindən Nizaminin uzaq olduğuna toxunur ki, bu da çox mühüm 
amildir: “Əsərlərini araşdırdıqca Nizaminin fars millətçiliyindən 
uzaq olub türk sevgisi ilə dolu Zaqafqaziya mühit və şəraitinə 
bağlı, yurdunun tarixi müqəddərat və geosiyasətindən doğan 
daimi qayğılarla məşğul olduğu aydın görünür ki, beləliklə də o, 
əlbəttə, bir Azərbaycan şairidir” (14, səh. 28). 

Heç bir fars şairində Nizamidəki qədər yox, onun onda biri 
qədər də türk sevgisi yoxdur. Ə.Firdovsinin “Şahnaməsi” isə 
türkə nifrətlə doludur. Bunun qarşılığında Nizaminin “Xəm-
sə”sində zərrə qədər də farsa nifrət yoxdur. Ona görə Nizaminin 
əsərlərinin ruhuna hopmuş türk sevgisi onun məhz türk oldu-
ğunun təsdiqindən başqa bir şey deyil. M.Ə.Rəsulzadə də yazır 
ki, “Firdovsidə müşahidə olunan fars təəssübkeşliyindən Niza-
midə heç bir əsər-əlamət yoxdur” (14, səh. 136). 

Akademik Həmid Araslı Nizaminin türk olduğunu təsdiq-
ləyən, heç kimin ağlına gəlməyən maraqlı və inandırıcı bir faktı 
yaxşı ki, nəzərdən qaçırmayıb: “Nizamidə yalnız Azərbaycan 
xalqına məxsus ifadə xüsusiyyətləri vardır ki, bu xüsusiyyətlər 
sonrakı şərhçilərin çoxu üçün aydın olmamışdır; çünki bu xüsu-
siyyətləri düzgün anlamaq üçün Azərbaycan xalq dilinin incə-
liklərini bilmək lazımdır” (1, səh.139). Sözsüz ki, heç bir fars və 
ya digər millətdən olan şairin əsərində yalnız Azərbaycan xalqı-



268 
 

na məxsus ifadə xüsusiyyəti ola bilməz. Bu, Nizami Gəncəvinin 
türk olduğunu təsdiqləyən olduqca tutarlı faktdır.  

Nizami Gəncəvi ədalətli dövlət, ədalətli şah, ədalətli cəmiy-
yət ideyasını həmişə ön planda saxlamış, əsərlərinin əksəriyyətin-
də ona toxunmuşdur. Bu ədalətin başında da həmişə türkləri gör-
müşdür. Hətta milliyyətcə türk olan şahlar belə ədalətsizlik elə-
yəndə onlara deyir ki, sən türk deyilsən. Bunu “Sirlər xəzinəsi”n-
də aydın görürük. Haqsızlıqla, ədalətsizliklə, zülmlə üzləşmiş bir 
qarının dililə şair Səlcuqlu Sultan Səncəri görün necə qınayır: 

Türklərin çün yüksəldi dövlətləri, 
Ədalətlə bəzəndi bütün elləri. 
Madam ki, sən zülmə qulluq edirsən 
Türk deyil, qarətkar bir hindusan. 

Bu beytləri Xəlil Rza başqa cür tərcümə etmişdir. Lakin hər 
iki tərcümədə fikir eynidir: 

Dağ kimi ucalmışdı bir zaman Türk dövlətləri, 
Sarmışdı məmləkəti ədaləti, şəfqəti.  
Sən yıxdın o şöhrəti, batıb getdi o ad-san, 
Demək, sən türk deyilsən, yağmaçı bir hindusan 

(13, səh. 254). 
Hər iki tərcümədə fikir budur ki, türklərin dövləti ucaldıqda 

dünyanı ədalət sarmışdı. Yəni türklər dövlətçiliklə bərabər dün-
yaya ədalət gətirmişdilər. Sən ki, haqsızlığa, ədalətsizliyə, zülmə 
xidmət edirsən, sən türk deyilsən. Yuxarıdakı misralarda açıq-
aydın deyilir ki, “türk zülmə, haqsızlığa qulluq edə bilməz. Ma-
dam ki, ədalətsizliyə imkan verirsən, demək, sən türk deyilsən”. 
Bu sətirləri heç bir fars şairi yazmaz və yaza bilməz. Çünki bu 
beytlərdə fars düşüncəsi, fars ruhu yoxdur.  

M.Ə.Rəsulzadə doğru olaraq yazır: “Bu böyük türk, müasir-
lərindən şikayət edən bir yazısında “bu həbəşlikdə türkcəmi 
anlayan yox!” – deyə oxucularla dərdini bölüşdürərək, aşağıdakı 
beytləri yazır: 

Ağıl bilir ki, mən nələr söyləyirəm, 
İşarətimlə nələr istəyirəm. 



269 
 

Zatı qırıqlar məni sındıra bilməz,  
Çünki arxamda yoxluq kimi varlıq var. 
Türkcəmi bu həbəşlikdə alan yox, 
Dovğanı bir yemək kimi sayan yox! 

“Həbəş”likdən məqsəd təəssübkeşlərin qara cəhaləti, “türk-
cəsindən məqsəd də dühasının məhsulu olan düşüncələridir. İs-
təsəniz bu şikayəti, şairin yaşadığı dövrdə türkcə yazmağın adət 
olmaması üzündən duyduğu təəssüf kimi yozun. 

Hər halda türk məfhumuna, hisslərində, duyumlarında, fikir 
və düşüncələrində bu qədər yüksək yer verən bir Azərbaycan 
övladına, gözəl ilə ucaya –“türk”, gözəllik və ucalığa – “türk-
lük”, gözəllik və ucalıq diyarına – “Türküstan” deyən bir şairə, 
yalnız farsca yazdığı üçün türk deməmək mümkündürmü? 

Əsla!!! 
Əsərlərini ərəbcə yazdıqları halda, türklük haqqındakı duy-

ğuları ilə, türk mədəniyyəti və vətənpərvərliyi tarixində müstəs-
na yer tutan Kaşğarlı Mahmudlar, Ğurlu Fəxrəddin Mübarəkşah-
lar, Ləməxşərli Mahmudlar nə qədər türkdürlərsə, Nizami də on-
lar qədər türkdür! 

Nizaminin türklüyünü inkar etmək, onun 800 il sonra da 
təravətini mühafizə edən “türkcə”sini anlamayan faciəvi bir “hə-
bəşlik” olardı” (14, səh. 147-148). 

M.Ə.Rəsulzadənin “Dovğanı bir yemək kimi sayan yox!” 
kimi verdiyi misranı Səməd Vurğun belə açıqlamışdır: “Mənim 
türk olmağım kimə xoş gəlmirsə, yəqin ki, o, türklərin dovğa-
sının dadını bilmir” (15, səh. 137). 

Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” poemasının mövzusunu 
ərəb nağılından götürsə də, öz qəhrəmanlarına türk gözülə baxır, 
onları elə türk kimi də təsəvvür edirdi. Məcnunun əlindəki saz 
bunun ən yaxşı təsdiqidir. Oğuzlar bir-birlərini qopuzla tanıyır-
dılar. Oğuzdan başqa heç kəsin əlində qopuz ola bilməzdi. Saz 
oğuzlar da daxil olmaqla bütün türklərin rəmziydi. Türklər də 
bir-birlərini sazla tanıyırdılar. Nizami Gəncəvi: 

     Dinib danışdıqca o qoşa sazlar, 



270 
 

     Qopdu simlərindən gözəl avazlar (11, səh. 112), 
– misralarıyla Leylinin də, Məcnunun da əlində saz olduğu-

nu söyləyir. Sonuncu fikir isə Nizaminin onları türkləşdirdiyini 
oxuculara çatdırmaq məqsədi güdür. 

Nizami Gəncəvi “Yeddi gözəl” poemasındakı qızları vəsf 
edərkən onları ya birbaşa türk qızı adlandırır, ya da gözəlliklərini 
türkə bənzətməklə tərənnüm eləyir. M.Ə.Rəsulzadə bu qızları 
Nizaminin türk adlandırdığını yazır: “Həft Peykər” poemasında 
yeddi iqlimin yeddi qəsrində yerləşdirib həftənin yeddi gecəsində 
onlara ayrı-ayrı bir eşq əfsanəsi danışdıran şair, hekayə danışan 
gözəlləri də, hekayələrdəki dilbərləri də “türk” deyə vəsf edir: Rum 
şahzadəsi ona görə “Rum nəslindən olan türkdür” (“tork-e rumi 
nəsəb”). Bir kürd qızının gözəlliyini ifadə etmək üçün “gözləri bir 
türk gözü qədər gözəl idi” deyir. Ərəb gözəllərindən bəhs edərkən 
yenə türklə müqayisə edir. Məcnunun sevgilisi Leylinin ətrafındakı 
ərəb qızlarına “Ərəbistanda yaşayan türklər” deyir, sonra da “ərəb 
əndamlı türklərə məftun olur” (14, səh.142). 

Əliyar Səfərli və Xəlil Yusifli də eyni fikirdədilər. Onlar da 
“Yeddi gözəl” poemasındakı çinli kənizin türk qızı olduğunu ya-
zırlar (17, səh. 123). Bura onu da əlavə etmək lazımdır ki, “Yeddi 
gözəl” poemasındakı “Qara qəsr” şahzadəsinin danışdığı nağılın 
qəhrəmanı olan “zərif bədənli türk şahzadəsi”nin adı da Türknazdır. 

Nizami Gəncəvini saraylara çox çağırdılar, ancaq o sarayla-
ra getmədi. Bir gün də sarayda yaşamadı. Bir udum da saray 
havası udmadı. Onun saraydan qaçmağı, ora can atmamağı 
səbəbsiz deyildi. O zaman bütün türk sarayları fars havasıyla do-
luydu. Şair yaxşı bilirdi ki, fars havasında rahat nəfəs almaya-
caq, sıxılacaq, boğulacaq. Onu türk havası yaşadırdı. Ona görə 
də saraylardakı təmtəraqlara, şan-şöhrətə aldanmayıb, türk 
havasıyla yaşamağı, yazıb-yaratmağı daha üstün tutdu. 

Nəticə 
Məmməd Əmin Rəsulzadə yazırdı ki, “Nizami Gəncəvinin 

türklüyünü isbat edən dəlillər bir deyil, minlərcədir” (14, səh. 
31). Bu doğrudan da belədir. Nizami Gəncəvi özü “Xəmsə”yə 



271 
 

daxil olan əsərlərin hər birində gah açıq, gah gizlin şəkildə deyir 
ki, Mən türkəm. Bir məqalədə onların hamısına toxunmaq müm-
kün deyil, lakin yuxarıda deyilənlər Nizami Gəncəvinin bir türk 
şairi olduğunu yetərincə təsdiqləyir. Onlardan ən mühümlərini 
bir daha xatırlatmaq istəyirəm: 

1. Nizami Gəncəvinin əsərlərində fars düşüncəsinin izi də 
yoxdur. Bu əsərləri yazan adam həmişə bir türk kimi düşünmüşdür; 

2. Nizami Gəncəvinin əsərləri yalnız türk ağız ədəbiyyatından 
qidalanmaqla yazılmışdır. Bu əsərlərin bütün əti-qanı, ruhu yalnız 
türk düşüncəsiylə yoğrulub. Bunlarda yad düşüncə yoxdur; 

3. Nizami Gəncəvinin əsərlərində türkə elə güclü sevgi var 
ki, bunu heç bir fars şairinin əsərində görmək mümkün deyil; 

4. Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun”dan başqa bütün 
əsərlərinin mövzusunu türk folklorundan götürmüş, onları 
yazarkən yalnız türk ağız ədəbiyyatından qidalanmışdır. Onun 
əsərlərinin türk ağız ədəbiyyatı örnəklərilə, daha çox isə türk 
atalar sözü və məsəllərilə, hikmətli xalq deyimlərilə, dastan 
motivlərilə bu qədər zənginliyi yuxarıdakı fikri yaxşı təsdiqləyir; 

5. Nizami Gəncəvi Sultan Səncərin haqsızlığını, ədalətsizli-
yini, zülmkarlığını bir qarının dililə qınayarkən “Sən türk deyilsən” 
deyir. Bu əsəri bir fars şairi yazsaydı heç vaxt belə deməzdi. O 
yazardı ki, “Sultan Səncər əsl türkdür, türk olmasaydı bu qədər 
haqsızlıq, ədalətsizlik, zülmkarlıq etməzdi”. Sonuncu cümlə fars 
düşüncəsidir. Nizami Gəncəvi isə Sultan Səncəri bir türk düşün-
cəsiylə qınamışdır, yəni onun bu qınağı da türkə sevgiylə yoğrulub; 

6. Əhsitanın məktubundakı “Türk dili yaramaz şah nəsli-
mizə, Əskiklik gətirər türk dili bizə” sətirlərini oxuyanda yalnız 
bir türk şairinin “Qan beyninə vurar, dodağı əsərdi”. Bu sözlər 
bir fars şairinin canına sarı yağ kimi yayılardı. Nizami ona görə 
hirslənirdi ki, Əhsitanın sözləri türkün dilini aşağılayanda onun 
heysiyyətinə toxunurdu; 

7. Əhsitanın dilindən deyilmiş “Sənin türk dilin bizə lazım 
deyil” cümləsinin “Nizami Gəncəvi bir türkdür, ana dili də türk 
dilidir” anlamından başqa da yozumu varmı?!; 



272 
 

8. Şairin “Türkcəni bu həbəşlikdə alan yox, Dovğanı bir yemək 
kimi sayan yox!” misraları açıq-aydın “mən türkəm demirmi?!” 

9. Heç bir fars şairi türk sərkərdəsi Alp Ər Tonqanı Günəşə 
bənzətməz, ona tay tutmazdı: 

Düşmən qarşısında Əfrasiyabdır, 
Təkbətək döyüşdə günəşə babdır. 

Firdovsinin Alp Ər Tonqa haqqında yazdıqlarını xatırlayın; 
10. “Xosrov və Şirin” poemasındakı “Hərgah mənim türk 

olmağım saraydan gizlin qalmışdırsa, ilahi, sən özün ki, bunu 
bilirsən” misralarıyla hətta Tanrını çağırır ki, “mənim türklüyü-
mü sən bilirsən axı!”. Bu sözləri bütün varlığıyla, hissləri – 
duyğularıyla türk olan Nizami demirmi?! 

11. Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” əsərini ilk dəfə 
türkcə yazmışdır; 

12. Nizami Gəncəvinin türkcə “Divan”ı olmuş, ya itmiş, iti-
rilmiş, ya da gizlədilmişdir; 

13. “Xosrov və Şirin” poemasında Afaqın ölümünə acıyan 
şair deyir: 

Əğyara qəzəbli, mənə mehriban, 
Könül yoldaşımdı o nazlı canan. 
Türklərtək olmuşdu bir köçə möhtac, 
Türklərtək elədi yurdumu tarac. 
O türküm getdisə bir gün çadırdan, 
Saxla türkzadəni sən, ey yaradan! (10, səh. 348). 

Son iki misrada şair bir türkünü-Afaqı itirdiyini söyləyir, 
yaradandan o biri türkünü-oğlu Məhəmmədi saxlamağı diləyir. 
Arvadı da, oğlu da türk olan Nizaminin özü türk olmaya bilərmi?! 
Özü türk olmayan biri oğlunun türk olduğunu söyləyərmi?!; 

14. Nizami Atabəy Əbu Cəfər Məhəmməd Eldəgizi təriflə-
yərkən onu Məhəmməd peyğəmbərlə yanaşı tutur: 

Şamil olan zaman hər kəsə rəhmət, 
İki sahib adı oldu Məhəmməd. 
Məhəmmədin biri son peyğəmbərdir, 
Biri də son şahdır, bu gün ömr edir (10, səh. 36). 



273 
 

Bundan sonra onun türk qələm adamlarına kəmər və tac ba-
ğışladığını xatırladır. Onun haqqında böyük ürəklə, ilhamla və 
qürurla danışır: 

Qılıncı buluddur, dəmir yandırar, 
Bu qılıncdır yeddi ölkəyə açar. 
Altı tağ çadrını daşıyır cəhət, 
Doqquz göy də edir ona itaət (10, səh. 37). 

Nizami bu təriflərlə Məhəmməd Eldəgizi göylərə qaldırıb. 
Halbuki bir türk şahını bu cür təriflərlə göylərə qaldırmağa heç 
bir fars şairinin əli qələm, dili söz tutmazdı. Fars ədəbiyyatında 
belə bir örnək də yoxdur; 

15. Eyni məhəbbətlə, sevgi və ilhamla Qızıl Arslanı təriflə-
yən şairin qanı damarında coşmuş, türklüyü alovlanmış, xəzi-
nəsində nə qədər qiymətli sözlər varsa, qızırğalanmadan hamısı-
nı ipə-sapa düzmüşdür: 

Dəmirdən olsa da bütün yağılar, 
Qılıncından qopan atəşdə yanar.  

Və yaxud: 
Müşk ənbər saçar adı gələrkən, 
Ahu müşk verər sünbül yeyərkən. 

Və yaxud: 
Qapısına gələr qarışqa, inan, 
Layiqdir qul olsun ona Süleyman (10, səh. 43). 

16. Nizami Gəncəvi “Kəbə sultanı” qəsidəsində Məhəmməd 
peyğəmbəri “Ərəb əndamlı türk” adlandırırdı: 

Ərəb əndamlı türkdür, hər gün min könül ovlar, 
Ənbərdən qara xal var nurlu ağ çöhrəsində (13, səh. 71). 
Gətirilən örnəklərdən və təhlillərdən aydın görünür ki, Nizami 

Gəncəvinin həqiqətən bir türk şairi olduğunu təsdiqləmək üçün bu 
məsələni siyasi müstəvidən tamamilə uzaqlaşdırmaq və yalnız 
onun öz əsərlərindəki fikirlərə söykənmək lazımdır. Nizami Gən-
cəvinin əsərlərində belə faktlar yetərincə çoxdur. M.Ə.Rəsulzadə 
onların minlərcə olduğunu demişdir. Yuxarıdakı faktların nəinki 
hamısını bir yerdə, hətta hər birini ayrılıqda təkzib etmək mümkün 



274 
 

deyil. Nizami Gəncəvi özü “Mən türkəm” deyirsə, onun türk ol-
madığını söyləmək “həbəşlik” deyilmi?! Nizami bir türk şairidir! 

 
QAYNAQLAR 

1. Araslı Həmid. Azərbaycan ədəbiyyatı: tarixi və problemləri. 
Bakı, 1998 

2. Araslı Həmid. Şairin həyatı. Bakı, 1967 
3. Atalar sözü (Toplayanı Ə.Hüseynzadə). Bakı, 1985 
4. Atalar sözü, ağlın gözü (Tərtib və tərcümə edəni A.Vəfalı). 

Bakı, 1976 
5. Atasözleri ve deyimler sözlügü. Ankara 
6. Güney Azərbaycan folkloru. I cild. (Toplayanı Məmmədəli 

Qövsi Fərzanə). Bakı, 2013 
7. Güney Azərbaycan folkloru. II cild. (Toplayanlar Behruz Həqqi, 

Məmmədəli Qövsi Fərzanə). Bakı, 2014 
8.  İbrahimov Mirzə. Günəş kimi parlaq // Ön söz. Nizami 

Gəncəvi. “Leyli və Məcnun” (Çevirəni Səməd Vurğun). Bakı, 1983 
9. Qırğız atalar sözü (Orijinaldan çevirəni Adil Cəmil). Bakı, 2017 
10. Nizami Gəncəvi. Xosrov və Şirin (Tərcümə edəni Rəsul Rza). 

Bakı, 1983 
11. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun (Tərcümə edəni Səməd 

Vurğun). Bakı, 1983 
12. Nizaminin hikmət və nəsihətləri (Toplayanı və tərtib edəni 

S.Vəhdət). Bakı, 1966 
13. Nizami Gəncəvi. Lirika, “Sirlər xəzinəsi”, “Şərəfnamə”. Bakı, 

1988. 
14. Rəsulzadə Məmməd Əmin. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı. 

1991 
15. Səməd Vurğun. Əsərləri. VI cilddə. V c. Bakı, 1972 
16. Səməd Vurğun. Əsərləri. VI cilddə. VI c. Bakı, 1972 
17.Səfərli Əliyar, Yusifli Xəlil. Qədim və orta əsrlər Azərbaycan 

ədəbiyyatı. Bakı, 1998 
18. Təbrizdən dörd dəftər (Toplayıb tərtib edəni Əhməd Azərli). 

Bakı, 1994 
 



275 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN “LEYLİ VƏ MƏCNUN” 
POEMASINDA MİFİK DÜŞÜNCƏ 

 

MYTHICAL THINKHING IN NIZAMI GANJAVI’S 
POEM “LEYLI AND MAJNUN” 

 

МИФИЧЕСКОЕ МЫШЛЕНИЕ В ПОЭМЕ «ЛЕЙЛИ И 
МЕДЖНУН» НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 

 
Kəmalə HƏSƏNOVA 

Azərbaycan Dillər Universitetinin magistrantı 
kemale.hesenova.1998@mail.ru  

 
Summary 
Nizami Ganjavi, a prominent representative of 12 th century 

Azerbaijani literature, made extensive use of mythical elements of 
thought in his description of the poem “Leyli and Majnun” based on 
an Arabic legend. In addition to mythical elements of thought, such as 
the inseparability of nature and human, the depiction of abstract 
concepts, the work also uses the mythical image of Khidr, a product of 
Eastern mythological thought and antagonistic mythological images 
such as giants and dragons. In the work, the author connects the guilt 
of the disasters experienced by his characters with mythical images 
such as “destiny”, “fate” and “time”. 

Key words: mythical thinking, inseparability of nature and man, 
the myth of Khidr, antagonistic mythology images, description of 
abstract concepts, poem “Leyli and Majnun” 

 
Резюме 
Низами Гянджеви, видный представитель азербайджанской 

литературы XII века, широко использовал мифологические 
элементы мысли в описании поэмы “Лейли и Меджнун”, 
основанной на арабской легенде. Помимо мифических элементов 
мысли, таких как неразделимость природы и человека, 
изображение абстрактных понятий, в произведении также 
используется мифический образ Хидра, продукт восточной 



276 
 

мифологической мысли, и антагонистические мифологические 
образы, такие как гиганты и драконы. В своем произведении 
автор связывает вину бедствий, пережитых его персонажами, с 
такими мифическими образами, как “судьба” и “время”. 

Ключевые слова: мифическое мышление, неразделимость 
природы и человека, хидрский миф, антагонистические 
мифологические образы, изображение абстрактных понятий, 
поэмы “Лейли и Меджнун”  

 
“Mif” yunan sözü olub, hərfən “rəvayət, söyləmə” mənasını 

verib həm tanrılar və qəhrəmanlar haqqında əhvalatların məc-
musunu, həm də dünya haqqında fantastik təsəvvürləri əhatə 
edir. K.Levi-Strosun “mif nə qədər ki, mif kimi qavranılır, o, 
mif olaraq qalır” fikrindən də aydın olduğu kimi mif inamla 
bağlıdır. Çünki biz mifləri fantastik və uydurma olduğunu dü-
şünsək də, hər bir mif öz dövrünün həqiqətləri hesab olunur. 

F.Bayat “mif” anlayışını dəyərlər və məna paradiqmasında 
götürmüş və birinci paradiqmaya görə, həyatın və hadisələrin 
ümumiləşdirilmə modeli, ikinci paradiqmaya görə isə şüur növü 
olduğunu qeyd etmişdir. A.K.Bayburin tərəfindən isə “mif” 
anlayışını iki əsas mənası olan termin kimi – 1) sözlü təhkiyə 
mətni kimi; 2) dünya haqqında təsəvvürlər sistemi (dünya mode-
li) kimi ümumiləşdirilmişdir. 

Mifologiyasız hər hansı bir mədəniyyətin mövcud olmadığı-
nı düşünən türk alimi Öcal Oğuz bu elmin mahiyyətini izah 
edərkən onu insan oğlunun öyrənmək ehtiyacının başlanğıc nöq-
təsi olduğunu qeyd etmişdir. Mifik düşüncə insanın yaddaş arxe-
tipində yer aldığından qədim dövrdən bu günümüzə qədər bir 
çox bədii əsərlərdə təbiətə tapınma (totemçilik), təbiətlə ünsiy-
yətə girmə (şamançılıq), varlıqların bir-biri ilə əbədi mübarizə 
aparmasına inam, mücərrəd anlayışların canlı varlıq kimi obraz-
laşdırılmasını müşahidə edirik. 

XII əsrin dahi söz sənətkarı Nizami Gəncəvinin ərəb əfsanəsi 
əsasında qələmə aldığı “Leyli və Məcnun” poemasında bir sıra 



277 
 

mifik düşüncə eleməntlərinə rast gəlirik. Bunlardan birincisi, 
təbiət və insan ayrılmazlığının mifoloji elementidir. Əsərdə tor-
paq, günəş, külək və bitkilər canlı varlıq kimi obrazlaşdırılmışdır. 

Küsufun gözündən günəş qorxaraq [ 3, s. 72]. 
Qaranlıq gecədən ağ səhər doğar [ 3, s. 90]. 
Sabah günəş doğub şölə salanda [ 3, s. 138]. 
Günəş səhər-səhər yuxudan durdu, 
Çadrını göy rəngli gülşəndə qurdu [ 3, s. 139]. 
Üzünü göstərdi ağ səhər yenə [3, s. 167]. 

Dahi şairin “Leyli və Məcnun” poemasından götürdüyümüz 
bu nümunələrdə günəşin insan kimi obrazlaşdırılması mifik dü-
şüncədən irəli gələn ifadə tərzidir. Günəş və ayın doğması ilə 
bağlı astek mifinə görə, günəş və ay Teotihuacan iclasında dünya-
nı işıqlandırmağı təklif edən təkəbbürlü Tecuciztécatl və təvazö-
kar Nanahuatzin tanrılarının adı ilə bağlıdır. Bir gün Nanahuatzin 
qorxmadan özünü atəşə atmış və qurbanından günəş doğulmuş-
dur. Bundan sonra Tecuciztécatl isə onu izləyərək aya çevrilmiş-
dir [5]. Həm də dünya xalqlarının mifologiyasında günəşlə bağlı 
təsəvvürlərdə günəş ata, duman, bulud onun oğlanları, od-alov, 
şüa isə qızlarıdır. İnanca görə, Günəş ata uzaq səfərə çıxan kimi 
torpağın ixtiyarını qəddar köməkçiləri olan şaxtaya, qara verir ki, 
bu zaman insanlar onların əməllərindən təngə gəlib Ulu Günəşi 
çağırırlar. Herodot Qafqazda yaşayan prototürk tayfalarının Gü-
nəş Ataya tapındığını əsərlərində göstərmişdir. 

Alır sorağını səba yelindən [3, s. 71]. 
Nə aparmışdısa, qaytardı külək [3, s. 110]. 
O müqəddəs qəbri öpərdi yellər [3, s. 251]. 

Əsərdə obrazlaşdırılmış külək mifik düşüncədə Yel baba adı 
ilə inanc tapmışdır. Bu mifik obraz qədimdə əkinçilərə taxıl 
sünbüldən çıxandan sonra onu sovurub buğdanı samandan tə-
mizləməyə kömək edir, buna görə də, külək olmayanda əkinçilər 
“Yel baba” bayatısını oxuyur, hətta Yel babaya qurban da kə-
sirmişlər. Həm də külək mifik düşüncədə Allahın qəzəbini və 
xəbərdarlığını da bildirir. İnsanlar şiddətli külək əsəndə etdiyi 



278 
 

hərəkətlərə görə tanrıların onlara qəzəbləndiyini düşünərək 
qurbanlar deyirlər. Yunan mifologiyasında isə titan Astreya ilə 
Eosun üç övladı Zefir (yeri qərb tərəfdən sovuran), Borey (şi-
maldan), Not (cənubdan) külək tanrıları hesab olunurdu. Başqa 
bir yunan mifində isə qorxunc məxluqlar olan Hey və Tartarın 
övladı küləyi atası qaranlıq diyara atır və orada çoxlu əzab-əziy-
yət çəkdiyindən əlinə imkan düşən kimi bütün canlılara pisliklər 
edir, yırtıcı heyvan cildinə girərək havada quşları udur, aşağı 
enəndə isə torpaqda əkilmiş məhsulları məhv edir, insanların 
azuqəsini əlindən aldığına inanılmışdır. 

İpək paltarını geydi asiman, 
Göy öz sırğasını taxdığı zaman [3, s. 72]. 
Ağacda qönçələr baxdı göz-gözə [3, s. 99]. 
Göylərin qulağı kar oldu bilsən [3, s. 113]. 
Nərədən torpağın bağrı söküldü [3, s. 117]. 
Dünyanın ağzı bir xurmaya oxşar 
Əfsus öpüşündə acı tikan var [3, s. 157]. 
Kim dağa sirrini söyləsə əgər, 
Dağ eşitdiyini geriyə verər [3, s. 158]. 
Havanın beynində toz donar, inan [3, s. 186]. 

Miflərdə gerçəklik canlandırılmış (ən adi əşyalar, cisimlər 
belə) və şəxsləndirilmiş obrazlar şəklində əks olunur. Beləliklə, 
insan ağlına gələn nə varsa, hamısı həssaslıqla ümumiləşdirilə-
rək adi halından çıxarılır, fövqəltəbii məxluqlara, varlıqlara çev-
rilir. Bu cür mifik düşüncə tərzini yuxarıda poemadan gətirdi-
yimiz nümunələrdə aydın müşahidə edə bilirik. Qönçələrin göz-
gözə baxması, dağın eşitdiklərini dilə gətirməsi, havanın beynin-
də toz donması, dünyanın ağzı olması kimi fikirlər mifik düşün-
cə tərzindən gələn yanaşmalardır. 

Poemada insan və təbiət ayrılmazlığının mifoloji elementilə 
yanaşı fələk, zaman, tale kimi mücərrəd anlayışların canlı varlıq 
kimi yanaşılıb obrazlaşdırmasını da müşahidə edirik.  

Bədbəxt yaratmışdır insanı fələk [3, s. 63]. 
Bunu da çox gördü onlara zaman [3, s. 73]. 



279 
 

Bəd övlad yaratdı məni zamanə [3, s. 79]. 
Talein ürəyi yanmırdı ona [3, s. 82]. 
Bir də gülməyəcək bəxtimin üzü [3, s. 157].  
Çəkdiyi nərədən titrədi fələk [3, s. 231]. 
Vaxtın buxaxından, qulaqlarından [3, s. 232]. 
Bu gecə fələyin alnında dağdır [3, s. 233]. 
Fələk bu nalədən naləyə gəldi [3, s. 249]. 
Qəmindən fələyin üzü qaraldı [3, s. 252].    

Dahi söz sənətkarı N.Gəncəvi əsərində obrazlarının yaşa-
dıqları faciəvi həyatı qələmə aldığı zaman “tale”, “fələk”, “vaxt” 
kimi mücərrəd anlayışları mifik düşüncə ilə yanaşıb obrazlaşdır-
mışdır. Əsərdə Məcnunun naləsindən fələyində nalə çəkdiyini, 
nərəsindən qorxub titrədiyini, qəmindən üzü qaraldığını mü-
şahidə edirik. Həm də biz poemada Məcnun və Leylinin yaşa-
dığı həyatın ən böyük günahkarının “tale”, “fələk” və “zaman” 
olduğunu görürük. Müəllifin bu cür yanaşması insan arxaik dü-
şüncəsində yer alan mifik düşüncə ilə bağlıdır. Həm türk mifo-
logiyasında, həm də yunan miflərində insanın öz talelərini dəyiş-
dirməkdə heç bir azad iradəyə sahib olmaması, yəni başlarına 
gələn hər bir pis və yaxşı hadisənin Allahların istəklərindən asılı 
olması düşüncəsi “tale”, “fələk” və “zaman” mifik obrazların 
yaranmasına gətirib çıxarmışdır. İnsanların düşüncələrində bu 
obrazlar hər şeyin yaradıcısı olan Yaradanla eyniləşdirilmişdir. 

Biz əsərdə “fələk”, “zaman” və “tale” kimi anlayışlarla yanaşı 
“eşq” mücərrəd məfhumunun obrazlaşdırılmış təsvirinə rast gəlirik: 

Suvardı körpəni eşqin əlləri [3, s. 64]. 
Eşqə məhrəm olan rüzgar qəflətən 
Götürdü pərdəni eşqin üzündən [3, s. 67]. 
Eşqin kəməndinə keçdi boğazı [3, s. 68]. 
Eşqin şilləsini dadmışdı, o da [3, s. 210]. 

Söz ustadının əfsanə əsasında qələmə aldığı poemada təbiət 
və insan ayrılmazlığı və mücərrəd anlayışların obrazlaşdırılması 
ilə yanaşı mifik düşüncədə geniş yer alan Xızır mifindən də 
istifadə etdiyini görürük. 



280 
 

Həyat bulağıyla Xızır yaşadı [3, s. 47].  
Nizami, bu yolda Xızır kimi dur! [3, s. 62]. 
Ey zülmətdə qalan Xızır suyu, sən 
İlk səhər şəminin pərvanəsisən [3, s. 180]. 
Xızır ətəyidir qaldığın məskən,  
Xızır suyu kimi dərmanım ol sən [3, s. 181]. 
Qoca Xızır kimi iti gedərdi [3, s. 200]. 
Günəş çeşməsindən Xızır kimi iç [3, s. 202]. 
Xızırın çeşməsi səndədir, dilbər [3, s. 209]. 

Azərbaycan ritual-mifoloji sisteminin aparıcı obrazlarından 
biri olan Xızır mifoloji obrazı yazın gəlməsi mərasimi ilə bağlı 
olub istilərin düşməsi, təbiətin oyanması ilə əlaqələnərək dirilik, 
oyanma, bolluq, bərəkət, səadət, xoşbəxtlik gətirən ilahi varlıq 
statusunu almışdır. Ümumşərq düşüncəsinin məhsulu kimi tanı-
nan Xızır obrazı fərqli nişanələrilə diqqət çəkir: 1) Bir inanca 
görə, Xızır taleyi müəyyənləşdirən tanrı elçisidir. Buna görə də, 
insanlar yumurtanı arx qırağında, keçidlərdə, darvaza ağzında, 
eyvanın altında qara və qırmızı qələmlə birlikdə basdırıb Xızırın 
yazdığı tale yazısını görməyə çalışırlar; 2) “Dirsə xan oğlu Bu-
ğac xan boyu”nda da gördüyümüz kimi, Xızır insanı yenidən 
həyata qaytaran, bəlalardan qurtaran ruhdur; 3) “Şəms və 
Qəmər” nağılında isə müşahidə etdiyimiz kimi, Xızır möcüzəli 
doğuşa səbəb olan dərvişdir; 4) Gənc qız və oğlana bir-birilərini 
tanımadıqları və biri digərindən çox uzaqda yaşadığı halda, on-
lara yuxuda buta verərək iki qəlbi eşq atəşinə qərq edib həqiqi 
aşiqlərə çevirən, həm də sevən insana birdən-birə qeyri-adi iste-
dad verən məhəbbət və sənət hamisidir; 5) Birillik yolu bir göz 
qırpımında qətt edən, dara düşmüş qəriblərə əl tutan peyğəm-
bərdir. Yuxarıda poemadan gətirdiyimiz nümunələrdə “Xızır 
kimi iti get”, “Xızır çeşməsi”, “Xızır suyu” ifadələrində Xızırla 
bağlı mifoloji düşüncədə yer alan nişanələr əks olunmuşdur. 

Qorxmuram divlərin böyüklüyündən [3, s. 17]. 
Dolaşdı div kimi mağaralarda [3, s. 88]. 
Ayı əjdəhanın ağzına verdi [3, s. 138]. 



281 
 

Divlər yatağına gəl olma məhrəm [3, s. 151]. 
Bir div olsan belə, anla ki, hər dev  
Bir insan şəklində görünmək istər [3, s. 152]. 
Bu divlər yatağı yer deyil, inan [3, s. 157]. 

Azərbaycan foklorunun epik ənənəsində işlənən ən aparıcı 
antoqonist mifoloji obrazlardan olan “div” və “əjdaha” mifik ob-
razları nəhəng, qüvvətli, eybəcər və insanabənzər məxluqlar 
olub yeraltı aləmin sakinləri kimi göstərilir. Div obrazına “Mə-
likməmməd” xalq nağılının təsvirində geniş yer verilmişdir. 
Həm də əjdaha obrazı həmişə yaşayış məntəqələrinə gələn şirin 
suların mənbəyində duran, insanların nə göydən, nə də yerdən su 
əldə etmələrinə imkan verməyən obraz kimi təsvir olunması ilə 
birmənalı şəkildə bəlaların, quraqlığın, aclığın, xəstəliklərin sə-
bəbkarı kimi mifik düşüncədə yer almışdır. 

Son olaraq qeyd edə bilərik ki, klassik Azərbaycan ədəbiy-
yatının görkəmli nümayəndisi olan Nizami Gəncəvinin ərəb 
əfsanəsi əsasında qələmə aldığı “Leyli və Məcnun” poemasında 
iki gəncin məhəbbətinin təsvirində mifik düşüncədən irəli gələn 
– təbiət və insan ayrılmazlığının mifik təsviri, Xızır mifi, anto-
qonist mifoloji obrazlar və mücərrəd anlayışların obrazlaşdırıl-
ması elementlərlə geniş şəkildə təsvir olunmuşdur. 

 
QAYNAQLAR 

1.Elçin Qaliboğlu (İmaməliyev). Yaradılış mifləri və Azərbaycan 
əfsanələri. Bakı: “Elm və təhsil”, 2020, 180 s. 

2. Qafarlı Ramazan. Mifologiya. 6 cilddə. II cild. Ritual-mifoloji 
rekonstruksiya problemləri. Bakı: “Elm və Təhsil”, 2019, 432 s. 

3. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 
2004, 288 s. 

4. Ramazan Qafarlı. Xalq Cəbhəsi. 2018, 7 mart, s. 14. 
5. https://az.warbletoncouncil.org/mitos-de-mexico-1455 
6.http://mifologiya.az/mifologiya/mifin_struktur_seviyyeleri/mif

_ve_semiotika/ 



282 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN “SİRLƏR XƏZİNƏSİ” 
POEMASINDA XEYİR VƏ ŞƏR MOTİVLƏRİ 

 

GOOD AND EVIL MOTIVES IN THE POEM 
“TREASURE OF MYSTERIES”  OF NIZAMI GANJAVI 

 

МОТИВЫ ДОБРА И ЗЛА В ПОЕМЕ 
«СОКРОВИЩНИЦА ТАЙН» НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 

 
Mahir CAVADOV 

AMEA Folklor İnstitutu 
mahcavadli@gmail.com  

Summary 
The motives of Good and Evil, justice and despot, maturity and 

ignorance, as well as the victory of the first ones over the latter 
constitute the main plot lines and ideas of the great Azerbaijani poet 
Nizami Ganjavi. In his poems, which are the unique examples of the 
epic genre, as well as in his lyric poetry, considered as one of the 
pearls of world poetry, the great poet contrasts and compares Good 
and Evil forces – the two opposite poles of the creation of universe 
and the life and concludes his works mainly with optimistic ending. 

“Treasure of Mysteries” is the first poem of Nizami’s “Khamsa”. 
The poem consists of an introduction that deals with various issues 
and 20 discourses each of them portraying an exemplary epic stories. 
Although the other four epic poems included in “Khamsa” were 
written at a time when the poet was more mature, experienced, and 
famous, the “Treasure of mysteries” still remains as one of the 
masterpieces of classical literature in terms of didactic and educational 
significance. 

The current article discusses the motives of Good and Evil, based 
on Nizami Ganjavi's poem “Treasure of mysteries”. 

Key words: Nizami Ganjavi, “Khamsa”, “Treasure of 
mysteries”, folklore, Good and Evil motives 

Резюме 
Мотивы добра и зла, справедливости и деспотизма, мудрости 

и отсталости (мракобесие)… и безусловная победа первых, 
преимущественное черта идеи и сюжетный линии производства 



283 
 

великого Азербайджанского поэта Низами Гянджеви. И в лучших 
эпических жанра поемах, и в жемчужинах мировой поэзии 
лириках поет старается в фоне добра и зла, как две стороны 
существование вселенный, жизни и творении. А также ссылаясь 
на многогранной и неповторимой производство великого поэта 
со уверенностью можно сказать что в основном это противо-
борство кончается оптимистически.  

«Сокровищница тайн» первая поема «Хамсе» Низами 
Ганджеви, состоит из выступлении, 20 бесед посвещенных 
разным темам и из 20 рассказ с эпическими этюдами. 

 Несмотря что другие поемы входящие в «Хамса» написаны 
после, в более яркие и в зрелые годы поэта, завоевавшим почет и 
слава, «Сокровищница тайн» имеет большое значении в мо-
рально-воспитательном смысле, а также является одним из 
шедевров классических жанров в мировой литературе.  

В публикации обсуждается мотивы добра и зла в роеме 
«Сокровищница тайн» Низами Ганджеви. 

Ключевые слова: Низами Ганджеви, «Хамса» «Сокровищ-
ница тайн», фольклор, мотивы Добра и Зла 

 
Dünya klassik ədəbiyyatının nəhəng simalarından olan 

Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi bütün yaradıcılığı boyu bəşər 
övladını düşündürən həyat amillərini, yaşam tərzini, humanist 
duyğuları önə çəkmişdir. Aqil insan, ədalətli hökmdar, sadə zəh-
mət adamı, sədaqətli dost, cəfakeş aşiq obrazlarının bədii həllin-
də xeyir və şər motivləri Nizami əsərlərinin əsas süjet xəttinə 
çevrilmişdir. Sözsüz ki, bu süjet xətləri ilk növbədə şairin iste-
dad və bədii təxəyyülünün məhsulu olmaqla yanaşı, həm də da-
ha çox dodaqdan-dodağa, yaddaşdan-yaddaşa keçərək elləri, 
obaları dolaşan və tarixin silinməz səhifələrini təsvir və tərən-
nüm, təsviq və tənqid edən folklor ənənələrindən qaynaqlan-
mışdır. Mükəmməl təhsil görmüş, bir sıra elmləri, o cümlədən 
islami dəyərləri dərindən mənimsəmiş, özünəqədərki dünya ədə-
biyyatının ən yaxşı nümunələrindən təsirlənmiş şair dərin bilik-
lərinə və Tanrının ona bəxş etdiyi yüksək istedadına, özünün 



284 
 

dəfələrlə vurğuladığı kimi, alın tərini qataraq epik poetik janrın 
ən parlaq nümayəndəsi səviyyəsinə qalxa bilmişdir. Məlumdur 
ki, Nizaminin “Xəmsə”sinə qədər də həm nəsrlə, həm nəzrlə, 
həm də nəsr və nəzm qarışıq epik əsərlər şifahi olaraq yayılmış 
və yaxud konkret müəlliflər tərəfindən qələmə alınmışdır. Folk-
lorun ən parlaq janrlarını özündə yaşadan dastan və hekayətlər 
ozanların, aşıqların, dərvişlərin ifasında söylənilmiş, sadə ca-
maatın gündəlik məişətlərində yaşayıb inkişaf etmiş, rəvayət və 
hədislər kamil, yüksək mənəviyyatlı insanın formalaşmasında 
mühüm tərbiyəvi əhəmiyyət daşımışdır.    

Dünya ədəbiyyatına Leyli, Məcnun, Xosrov, Şirin... kimi bən-
zərsiz aşiqlərin, ağıllı və adil zəhmət adamlarının obrazlarını bəxş 
edən Nizami Gəncəvi əslində istər lirikasında, istərsə də digər epik 
mənzum poemalarında öz sevgisini, arzu və istəklərini, daxili 
aləmini tərənnüm etmişdir kimi ifadə etsək, yanılmarıq. Şair 
qələmə aldığı, eşq və həyat macəraları ilə ucaltdığı, oxucusuna 
sevdirdiyi hər bir obrazı elə coşqu, yüksək sənətkarlıq məharəti ilə 
təqdim edir ki, özü həqiqət aşiqi olaraq bu bəşəri duyğuların, elmin 
və biliyin, mənəvi zənginliyin ən uca məqamında parlayır. Başqa 
sözlə, Nizami Gəncəvinin yaradıcılıq ideyalarından ilk növbədə 
şairin özü, yüksək mənəviyyatı, saf arzu və istəkləri keçir.  

İstər divanındakı qəzəllərdə, istərsə də məhəbbət poema-
larında aşiq və məşuq arasında ən ülvi duyğuları, hətta bəzən 
“Kəlilə və Dimnə” sayağı ehtirasları təsvir və tərənnümdə mahir 
olan Nizami Gəncəvi yaradıcılğının təkzibolunmaz motivlərin-
dən biri, bəlkə də birincisi ədalət və ədalətsizliyin, yaxşı və 
pisin, haqlı və haqsızın, ümumilikdə xeyir və şərin təzadlı surət-
də həyatımıza sirayət etməsi və bundan doğan reallıqlardır. 
Əsərlərindəki sadiq dost, dərdi dərman sanan cəfakeş aşiq, əziy-
yətlərə qatlaşan müsbət qəhrəman, sözünü cəsarətlə deyən kamil 
insan obrazlarını şair sözsüz ki, həyat hekayətlərindən, folklor-
dan bəhrələnərək yaratmışdır. Lakin qadının qul kimi alınıb-
satıldığı dövrdə ona hədiyyə göndərilən kənizi – türk qızı Afaqı 
sevimli ev xanımı, Məhəmmədinin anası qədər yüksək tutan, 



285 
 

ölümündən sonrakı evliliyi zamanında belə unutmayan, pak 
duyğularla vəsf edən Nizami, həm də ilk növbədə həqiqət aşiqi-
dir, yüksək mənəviyyat və əxlaq sahibidir.  

Dövrün əsrlər boyu davam edən yaradıcılıq ənənələrinə uy-
ğun olaraq, əsərlərini minacat, dünya həqiqətləri haqda hekayət-
lərlə, əxlaq öyüd və nəsihətlərlə başlayan Nizami Gəncəvi mən-
zum epik janrı ilk “Xəmsə” ilə zənginləşdirməklə dünya ədəbiy-
yatına yenilik gətirdiyi kimi, əsərin təqdimat ənənəsinə də yad-
daqalan çalarlar qata bilmişdir. Qəzəllərində və məhəbbət poe-
malarında sevən aşiqdən sevilən şairə çevrilən Nizami, məhz 
təqdimat xarakterli minacat və vəsflərdə, öyüd və nəsihət möv-
zularında elə yüksək ideya və məsləklərə elə ustalıqla aydınlıq 
gətirmişdir ki, müasirləri onu hikmətin və ziyanın, işığın və nu-
run, mənəviyyatın və əxlaqın tərənnümçüsü kimi qəbul etmişdir. 
Bu mənada şair özü də ötən yüzilliklərin müasiri kimi oxunmuş, 
tanınmış və tədqiq olunmuşdur.  

“Dünyanın gözünü ağıl parladar” (“Yeddi gözəl” poeması) 
misrasını yazan və bu fikrinə sadiq qalan Nizami Gəncəvi ağıllı 
olmağın, nəfsə uymamağın, ədalətə, həqiqətə üstünlük verməyin 
bəhrələrini də oxucusuna təlqin etmişdir. Tanrı, Peyğəmbər, şah-
lar, qəhrəmanlar, gözəllər, onların yüksək bəşəri, dini və əxlaqi 
keyfiyyətləri şairə mədhiyyələr, vəsflərlə yanaşı həm də tərbiyə-
ləndirmə, maarifləndirmə, ağıllandırma, şər yoldan sapdırma 
üçün gərəklidir.  

Bu torpağın başına dönüb dolanan insan, 
Məgər sabah bir ovuc torpaq olmayacaqsan? 
Heç bir kəsi tapdama, dayan, fikirləş bir an: 
Sənintək çoxlarını tapdalayıb bu dövran (1, 150). 

Nizami Gəncəvinin ilk mənzum poeması olan “Sirlər xəzi-
nəsi” qəddar şahları, hökmdarları ədalətli olmağa çağırış, tən-
bəlləri, ikiüzlüləri tənqid, halal zəhmətlə yaşayan sadə adamlara 
yüksək məhəbbət ifadə etdiyi, başqa mənada, xeyir və şər motiv-
lərinə toxunan bir əsər kimi oxucunun yaddaşına həkk olunur və 
gerçəkliklərə işıq salan istedadlı şair kimi müəllifinə dərin sevgi 



286 
 

və böyük rəqbət qazandırır. Sahildən geniş ümmanlara yelkən 
açan gəmi kimi “Sirlər xəzinəsi”ni şairin cəsarət və qorxmazlıq, 
dərrakə və məntiq, xəyal və düşüncələrinin… toplumu kimi də 
qəbul etmək olar. Bu poemasını, o, təxminən 34-35 yaşlarında, 
lakin söz səltənətində artıq parladığı bir dövrdə yazmışdır.  

Bununla belə, qəzəl və mədhiyələrini hökmdarlara göndərib 
mükafatlar alan şairin, həm də bu hökmdarları tənqid atəşinə tut-
maq, onların üsul-idarəsinin insanlıqdan uzaq olduğuna eyham-
lar vurmaq, vəzirli, ağalı, qoşunlu, cəlladlı qaniçənlərə ağıl qoy-
maq cəsarəti böyük maraq və qibtə doğurur. Nuşirəvanın uzaq 
keçmişdə yaşadığı məlum olsa belə, bayquşların xarabalıqlar se-
vincini, sərxoş darğaların qəddarlığını, eyş-işrət içində yaşayan 
varlıların rəiyyəti unutduqlarını qələmə almaq zəmanəsindən 
şikayətli şair üçün təhlükəli deyildimi?! Əlbəttə, Şeyx Nizami 
bu təhlükələrdən, söz gəzdirən kəmfürsətlərdən xəbərsiz deyildi: 

Ürəkləri sındıran zülmkar bir şah vardı, 
Dirəşməkdə, höcətdə Həccacı mat qoyardı. 
Gündüzdən gecəyədək hər pıçıltı, hər xəbər, 
Onun sarayındaca cəmləşərdi hər səhər (1, 168). 

Nizami sözünün qüdrəti, Nizami didaktik təliminin müdrik-
liyi və nəhayət Nizami şəxsiyyətinin böyüklüyü də onda idi ki, o 
nəyi və necə, harada və hansı vasitələrlə çatdırmağı bacarırdı. 
Məhz bu mənada, o öz dövrü və bütün zamanlar üçün söz niza-
mının ustadı olaraq qala bilmişdir.  

Dahi filosof şair poema janrının imkanları çərçivəsində oxu-
cu ilə lirik monoloqlar qurur, rəiyyəti düşündürən, lakin hökm-
darların yadına belə düşməyən, qulağının karlığı, gözünün kor-
luğu üzündən xalqa korluqlar, rəzalətlər gətirən problemlərə to-
xunur, nankorları ifşa edir. Nizami Sultan Səncərlə qarşı-qarşıya 
duran qarıya şahın zülmündən şikayət etmək, ölümünə fərman 
verilmiş qocaya əyninə kəfən geyərək hökmdar hüzuruna güzgü 
kimi eyibləri göstərməyə qadir obraz yaratmaq fədakarlığı verir, 
kərpickəsən kişiyə onu zəhmətə alışmaqda lağa qoyan gənci tər-
biyəyə dəvət etmək müdrikliyi bəxş edir. Burada iki tərəfin, 



287 
 

iblislə mələyin, xeyirlə şərin, zülmlə ədalətin, kamilliklə 
cahilliyin… qarşıdurması fonunda oxucu nəyin baş verəcəyi hə-
yəcanını yaşayır. Nizami düz danışan qocanın dilindən bu niga-
rançılığa sərin su səpir: 

Haqq söz halva da olsa, haqsız üçün acıdır, 
Haqq – acı, fəqət hamı həqiqət möhtacıdır. 
Sözü yerli-yerində, mətləbi düz söyləsən, 
Həqiqətin hamisi Tanrı tutar əlindən (1, 170). 

“Sirlər xəzinəsi” muxtəlif məsələlərə həsr edilmiş müqəd-
dimə, 20 məqalət (söhbət) və bu məqalələri epik lovhələrlə əks 
etdirən 20 kiçik hekayədən ibarətdir. 

Nizaminin yüksək sənətkarlıq mövqeyi tövhid, minacat, nət 
adlı başlıqlar altında Allahdan, peyğəmbərdən, islam dinindən 
bəhs edən hekayət və vəsflərdə qabarıq nəzərə çarpır. Ayrı-ayrı 
hadisələrə yanaşma tərzi də oxucunu maraq dairəsinə salır, hə-
yəcanlandırır: 

Mən bir dastan eşitdim: uzaq Şərq ölkəsində, 
Yaşarmış bir şahzadə, sərvətlərtək azadə.  
Varlıların zülmündən iztirab çəkən diyar, 
Rüzgar kimi üsyankar, həyəcanlı, biqərar (1, 174). 

Haradır bu məmləkət? Doğrudanmı uzaq Şərq ölkəsi?!... 
Yaxud bu ölkə Nizaminin yaşadığı, hər gün haqsızlıqlarla üzləş-
diyi məmləkətdən çoxmu fərqlidir? Ciddi tarixi araşdırmalar 
aparılmadan da, XII əsr məmləkətlər, hökmdar və rəiyyət müna-
sibətlərinə dair məlumatlara azacıq bələd olmaqla bu qənaətə 
gəlmək olar ki, “Şərq ölkəsi” şair üçün “Sirlər xəzinəsi”nin sirlə-
rindən biri kimi yalnız açar rolunu oynayır – qəflət yuxusunda 
öz məmləkətinin zülm içində inlədiyini başa düşməyən gənc 
şahzadəni bir gecəlik yuxuya verib mətləbləri anlatmaq üçün! 
Bu, Nizami istedadının möcüzələrindən biridir: 

Bir nurani qoca cavan şahzadəyə yuxusunda məsləhət verir və: 
Şahzadə oyanınca verdi yeni bir fərman, 
İki-üç müxalifi çıxartdırdı aradan. 
 



288 
 

Qanad verdi yeniyə, qələm çəkdi köhnəyə, 
Təzə şah təzə bir ruh bəxş elədi ölkəyə (1, 174).  

Zülm və ədalətsizliyə, mənəm-mənəmliyə, qürrəyə, ozbaşı-
nalığa, haqsızlığa qarşı müdrik şairin, mütəfəkkir insanın, Alla-
ha, dinə, etiqada sadiq bəndənin münasibəti belə də olmalıdır. 
Şairi narahat edən zəmanəsi, insanların taleyidir.  

Nizami dühasının böyüklüyü ondadır ki, şair xalqla hökm-
dar, fərdlə cəmiyyət arasındakı münasibətləri və bu münasi-
bətlərdəki qaranlıqları cəsarətlə qələmə alır. Cinayətləri diyarın 
ən zəif və zərif (qarı və qoca) nümayəndələri adından ən güclü 
və zalım (Sultan Səncər, padşah, şahzadə, darğa) adamların üzü-
nə deməkdən çəkinmir. Bu, ittihamla yanaşı, həm də ibrətlən-
dirmək, xaliqin zülmündən qorxutmaq, xəbərdarlıq etmək yolu 
ilə ədalətə, insanlığa yönəltməkdir. Məhz bu yolla şair ölkəsində 
insani dəyərlərin, mənəvi zənginliyin, Tanrı qarşısında bərabərli-
yin olduğuna inandırmaq istəyir.  

“Sirlər xəzinəsi” poemasında hekayətlərin adları da Nizami 
Gəncəvinin gələcəkdə bütün yaradıcılığı boyu davam etdirəcəyi, 
Çin gözəlinin rəvayətində qələmə almaqla möhür vuracağı “Xe-
yir və şər” (“Yeddi gözəl”) mövzusunun onu daim düşündürdü-
yünə dəlalət edir.  

“İnsanın mərtəbəsi haqqında” birinci, “Ədalət və insafı göz-
ləmək haqqında” ikinci, “Padşahın rəiyyətə qayğı göstərməsi 
haqqında” üçüncü, “Özündən naümid olub bağışlanan padşahın 
hekayəsi”, “Nuşirəvan və bayquşların söhbəti”, “Sultan Səncər 
və qarı”, “Zalım padşahla zahidin dastanı”, “Bir şahzadənin he-
kayəsi” və başqa hekayələrdə bilavasitə hökmdar və rəiyyət 
problemləri aktualdır. Maraqlıdır ki, əksər hekayətlər nikbin 
sonluqla başa çatır ki, bu da şairin arzu və istəklərinin təzahü-
ründən doğur. Rəiyyətin dili ilə:  

Dayan, neştər tikanın ayaq basma üstünə, 
Özünü qoru... min-min neştər durub qəsdinə (1, 150),  

– yazan şair xalqa zülm edənin bir gün bu zülmdə boğulaca-
ğına işarət edir. Cəsarətli şair şahları, hökmdarları, varı başından 



289 
 

aşıb xalqa, əlacsızlara əl tutmayanları tənqid etməkdən, lağa 
qoymaqdan çəkinmir. Nahaq qan tökənləri, eyş-işrətə uyanları, 
ömrünü fənalıqda keçirənləri ifşa edən Nizami Gəncəvi yolunu 
azanlara düz istiqamət verməyi də unutmur: 

Ey qəflət yuxusunda xoşbəxt uyuyan xumar, 
Yeyən, içən eşşəkdən, öküzdən fərqinmi var? 
Sirri dərk edir ancaq nəzər əhli, başbilən, 
Nadanın nə ilgisi dövrün keşməkeşliylən?.. (1, 164).  

“Nuşirəvan və bayquşların söhbəti” hekayəsi romantik plan-
da işlənsə də, real həyatın eybəcərliklərini çox doğru əks etdirir. 
Əsərin qəhrəmanı olan Nuşirəvan islamdan xeyli əvvəl yaşamış 
Sasani hökmdarı, təsvir edilən həyat mənzərəsi isə Nizami döv-
rünün xarabalıqlarıdır. Şair ədalətsizliyin, qətl və qarətin həddini 
aşdığını göstərmək üçün xarabalıqları sevən bayquş obrazlarını 
yaradır. Quşlar qəti əmindirlər ki, bu şahla tez bir zamanda min-
lərlə kənd xarabalığa çevriləcək. Quş dili bilən vəzirin köməyi 
ilə bayquşların söhbətini dinləyən Nuşirəvan xəcalət çəkir, əməl-
lərini yadına salır. Nizami ruhuna uyğun olaraq bu hekayət də 
xoş sonluqla bitir, Nuşirəvan peşman şəkildə barmağını dişləyir:  

Oldu bu gün zülm tamaşa mənə, 
Vay ola məhşər günü rüsva mənə. 
Bəli, qiyamətdə tamam bunları, 
Hey soracaqlar tökülən qanları. 
Ah! Nə qədər yetdi məlamət mənə, 
Bəsdir ömürlük bu xəcalət mənə (1, 14). 

Bu özünüittiham zalımların iç üzünü açır, onların daxili 
eybəcərliklərini poetik şəkildə ifadə edir. Nizami oxucuda nifrət 
hissini oyadır, lakin mənfi qəhrəmanının peşmanlıq hisslərini 
qabartmaqla onu ədalətli şaha çevirir, tarixdə Adil Nuşirəvan adı 
ilə tanıdır.  

“Zalım padşahla zahidin dastanı” və “Sultan Səncər və qarı” 
hekayətlərinin mövzusu və ideyası çox yaxındır. Əgər “Sultan 
Səncər və qarı” hekayətində məmurların özbaşınalıqları, şahın 
isə laqeydliyi əks olunmuşsa, “Zalım padşahla zahidin dasta-



290 
 

nı”nda digər bir amil – padşahların gözləri ilə görməyib öz ya-
lançı darğalarının dediklərinə inanmaları tənqid olunur. Sultan 
Səncər şikayətləri eşitmir, əhəmiyyət vermir, cinayətkarlan cəza-
landırmır, onlara şərait yaradırsa, bu hekayədə təsvir edilən za-
lım padşah daha qəddardır. Bu ölkədə hökmdar əleyhinə danış-
maq qatı cinayət sayılır.  

Ölümünü gözünün qabağına alan qocanın və sözünü şax 
deyən qarının hərəkətləri həm də haqqın, ədalətin zülmə, zülm-
kara meydan oxuması kimi dərk olunmalıdır. Bu mənada, haqq 
aşiqi olan şairin hekayətləri nikbin notla bitirməsi yalnız öyüd 
və nəsihət, tərbiyələndirmək məqsədi daşıyır.  

“Süleyman və əkinci”, “Kərpickəsən kişinin dastanı” hekayə-
lərində Nizami müdrik şair ənənəsinə sadiq qalaraq düzün əyri, 
haqqın haqsızlıq, xeyirin şər üzərində qələbəsini tərənnüm edir.  

Nizami fərdi insanı keyfiyyətlərinə, aldığı təhsil, təlim və 
tərbiyəsinə uyğun olaraq halallıq və düzlük, hünər və sədaqət, 
gözəllik və zəriflik aşiqidir. Ali insani və islami-dini dəyərləri 
özündə, həyat və yaşam tərzində ehtiva edən şairin bənzərsiz 
poeziyası saf amalı, pak duyğuları, mənəvi zənginlikləri vəsf 
edən sənət nümunələri sırasında dünya ədəbi və mədəni irsinə ən 
layiqli töhfələrdəndir.  

Nizami Gəncəvinin dünyaca məşhur “Sirlər xəzinəsi” poe-
masının “Kitabın son sözü” bölməsinə ritorik tərzdə qoyduğu: 

Bir səs gəldi cahandan: – Ey qul, yetər əyləncə! 
Axı kimdir Nizami, axı hardadır Gəncə? (1, 206). 

– sualıına şairin doqquz əsr dillər əzbəri olan poetik duyğula-
rında, ölməz sənət əsərlərində, bir də dünyanın qədirbilən insan-
larının ziyarətgahına çevrilən məqbərəsində cavab tapmaq olar! 

 
QAYNAQLAR 

1. Gəncəvi N. Sirlər xəzinəsi. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 264 s. 
2. Gəncəvi N. Yeddi gözəl. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 336 s. 
 



291 
 

ƏLİŞİR NƏVAİNİN “YEDDİ PLANET” ƏSƏRİNDƏ 
FOLKLORİZMLƏR 

 

АLISHER NАVOIYNING “SАBʼАI SАYYOR” 
DOSTONIDАGI FOLKLORIZMLАR 

 

ФОЛЬКЛОРИЗМЫ В ПРОИЗВЕДЕНИИ АЛИШЕРА 
НАВОИ “СЕМЬ ПЛАНЕТ” 

 

FOLKLORE IN THE WORK OF ALISHER NAVAI 
“SEVEN PLANETS” 

 
Manzura NАRZİQULOVА 

Filologiya fanlari nomzodi 
O‘zR FА O‘zbek tili, Adabiyoti va Folklori İnstituti  

 
Summary  
The article analyzes folklore traditions in the works of Alisher 

Navoi, the role of mythology and oral folk art in the dastan “Seven 
Planets”, the basics of the plot of dastan in folklore, the connection of 
the main motifs with folklore, folklore traditions in the composition 
and system of images of dastan “Seven Planets”, the origins of the 
plot of dastan “Seven Planets” in the folklore of the peoples of the 
East and the artistic evolution of the epic plot. The connection of the 
plot of the dastan “Seven Planets” with the traditions of Uzbek folk 
epic-making is established. 

Key words: folklore, epic, plot, motive, fairy tale  
 
Резюме 
В статье проанализированы фольклорнқе традиции в 

творчестве Алишера Навои, роль мифологии и устного народного 
творчества в дастане “Семь планет”, основы сюжета дастана в 
фольклоре, связь основных мотивов с фольклором, фольклорные 
традиции в композиции и системе образов дастана “Семь 
планет”, истоки сюжета дастана “Семь планет” в фольклоре 
народов Востока и художественная эволюция эпического сюжета. 
Установлена связь сюжета дастана “Семь планет” с традициями 



292 
 

узбекского народного эпосотворчества. 
Ключевые слова: фольклор, дастан, сюжет, мотив, сказка 

 
Аlisher Navoiyning “Sabʼai sayyor” dostoni, yaratilishi jiha-

tidan anʼanaviy bo‘lishi bilan birga adabiy-badiiy zaminlari jiha-
tidan xalqimizning qadimiy tasavvurlariga, mifologik qarashlari 
va xalq og‘zaki ijodiga borib taqaladi. Аsarning asosiy motivlari, 
hatto kompozitsion qurilishi va uslubi jihatidan ham folklorga 
yaqin turadi. “Sabʼai sayyor” dostonining folklorga yaqinligini 
ko‘rsatuvchi eng asosiy nuqtalardan biri haqiqatan ham asar mar-
kazida turadigan qoliplovchi syujet chizig‘ining Bahrom va Di-
lorom sarguzashtlari asosiga qurilganligidir. Mazkur dostonning 
kompozitsiyasini chuqur tahlil qilgan professor N.Mallaev bu 
haqda shunday yozadi: “Bahrom obrazi shakllanish tarixi bilan-
gina emas, balki sarguzashti va qiyofasi bilan ham xalq ijodiyoti-
ga yaqindir. U Firdavsiy dostonida ko‘proq pahlavon va bahodir, 
Nizomiy, Dehlaviy va Navoiyda, bir tomondan, oshiq hamda xalq 
orzusidagi adolatli podsho, ikkinchi tomondan, xalq qarg‘ishiga 
yo‘liqqan zolim shoh va aysh-ishratga berilgan xudbin sifatida 
gavdalanadi. Nizomiy dostonida u qulonni quvib, g‘orga kirib 
g‘oyib bo‘ladi. Dehlaviy dostonida chohga tushib ketib, benomu 
nishon yo‘qoladi. Navoiy dostonida uni yer yutadi. Uch holatda 
ham Bahromning taqdiri folklorga xos yechim bilan hal etiladi. 
Bahrom bilan Moniyning uchrashuvi, Diloromning keltirilishi, 
g‘azablangan xudbin Bahromning Diloromni cho‘l-biyobon qaʼri-
ga tashlab ketishi, Xorazmga yo‘l olgan Chin savdogarining itti-
foqo cho‘lda Diloromni topib olishi, yetti qasr, yetti musofirdan 
yetti hikoya tinglanishi va boshqalar, ko‘pdan-ko‘p epizod va 
detallar “Sabʼai sayyor”ni, uning qahramonlarini folklorga yaqin-
lashtiradi” [1]. 

Аlisher Navoiy dostonining bir qator motivlari folklor asar-
lar epizodlariga yaqin turadi, yaʼni doston bilan folklor asar-
larida bir qancha o‘xshash motivlar mavjud. Shundaylardan biri 
qoliplovchi syujetning boshlanishidir. Boshqacha aytganda, dos-



293 
 

tonning asosiy syujet chizig‘i – Bahrom va Dilorom sarguzashti 
folklorga xos tasvir motivi bilan boshlanadi. 

Maʼlumki, xalq dostonlari va ertaklarida qahramonning bo‘l-
g‘usi yoriga g‘oyibona oshiq bo‘lishi motivi tez-tez uchrab turadi. 
Bu motivga ko‘ra, asar syujeti qahramonning yo tush, yoki 
tasodifdan go‘zalning suratini ko‘rib qolishi yoxud u haqida 
birovning xabar berishi bilan boshlanadi. Bunday holni “Sabʼai 
sayyor” dostonida Diloromning Moniy chizgan suratini Bahrom 
ko‘rib qolib, oshiqu beqaror bo‘lishi epizodida yaqqol ko‘ramiz: 

Qo‘ydi shah xizmatida farzona,  
Shah pari ko‘rgach, o‘ldi devona. 
Mahv o‘lib kimsa birla demadi so‘z,  
Аndin oqshomg‘acha ko‘tarmadi ko‘z. 
Tinmayin aylar erdi nazzora,  
Shohni qildi ishq bechora. 
Jonig‘a surati balo tushdi, 
Bulʼajab surate anga tushdi [2, c. 87]. 

Bu epizod “Kuntug‘mish” dostonining boshlanishiga o‘xs-
hab ketadi. Unda tasvirlanishicha, qirq yigiti bilan daryo bo‘yida 
ov qilib yurgan Kuntug‘mish daryodan oqib kelayotgan bir 
sandiqni ko‘rib qoladi. Sandiqni daryodan olib chiqib, ochib 
qarasalar, uning ichida Zangar yurtining malikasi Xolbekaning 
surati bor ekan. Suratni ko‘rgan Kuntug‘mish oshiqu beqaror 
bo‘lib, hushidan ketib yiqiladi. Hushiga keltirilgach, yigitlariga 
qarab shunday deydi: 

Bog‘ ichida olma, anor istaydir, 
Bo‘yi mahbub, mushki dildor istaydir, 
Qadrdonlar, birga yurgan beklarim, 
Do‘stlar-ay, ko‘ngil bir yor istaydir. 
Beklarim, qilmanglar bag‘rimni kabob,  
G‘aribning ko‘nglini ovlamoq savob,  
Ertaroq podshodan olinglar javob,  
Do‘stlar-ay, ko‘ngil bir yor istaydir. 
Quloq songlar bu to‘rangning tiliga,  



294 
 

Bulbul oshno bo‘lar bog‘ning guliga,  
O‘zlaring chog‘langlar Zangar yo‘liga,  
Do‘stlar-ay, ko‘ngil bir yor istaydir [3]. 

Kuntug‘mishning bu monologini o‘qir ekanmiz, beixtiyor 
Diloromning suratini ko‘rgan Bahromning rassom Moniyga mu-
rojaati esga tushadi: 

Dedi shoh: “K-ey bu g‘amda darmonim, 
Rohati jonu ofati jonim! 
Meni bu surat ayladi shaydo,  
Аql shaydog‘a, bo‘lmag‘ay paydo. 
Ham sen-o‘q mehnatimga parvo qil, 
Dardmand aylading, mudovo qil! 
Аytkim, naylamak kerakdur bot,  
Kim visolig‘a yetgamen hayhot!” [2, c. 88] 

Motivdagi umumiy o‘xshashlikdan tashqari, tasvir vaziyati-
dagi bunday yaqinlik Аlisher Navoiyning xalq psixologiyasini 
juda chuqur bilganligini va undan o‘z dostonida o‘rinli foyda-
lana olganligini ko‘rsatadi. 

“Sabʼai sayyor” dostonidagi yetti musofir hikoyalarining 
ham zamini folklordadir. Bu hikoyalardagi ko‘pgina motivlar, 
ajoyib-g‘aroyib tasvirlar xalq ertaklari va dostonlaridagi tasvir-
larga o‘xshash keladi. Masalan, uchinchi iqlim yo‘lidan keltiril-
gan musofir hikoyasida Misr shahridan bo‘lgan bir boyning 
o‘g‘li Saʼd jasorati va shijoati tasvirlanadi. Saʼd dahshatli to‘siq-
larni yengib, og‘ir shartlarni bajarib, sevgilisi visoliga erishadi. 
U insonning dushmani bo‘lgan yovuz kuchlarni mahv etadi, 
g‘aroyib tilsimlarni ochadi, yovuzliklar timsoli bo‘lgan Qatron 
devni yengadi. Saʼd yengib o‘tishi kerak bo‘lgan g‘ovlar, to‘siq-
lar folklor asarlari qahramonlari maqsad yo‘lida yengib o‘tadi-
gan g‘ovlar, to‘siqlar, sinovlarga o‘xshaydi. Odatda bunday 
g‘ovlar uchta. Masalan, “Malika ayyor” dostonida Shoqalandar 
(Go‘ro‘g‘li) va Аvazxonlar Malika yo‘lidagi g‘ovlar – Oq dev, 
Qizil dev va Qora devlarni yengib o‘tadi. 

Yoki “Balogardon” dostonida tasvirlanishicha, Аvazxon 



295 
 

Balo devni tadbirkorlik bilan uch shartda yengadi. Shu orqali 
devni o‘z xizmatiga soladi. Hatto Аlisher Navoiy tasviridagi 
devlarning maskan makoni, tashqi qiyofasi, kuch-quvvati, faro-
satsizligi xalq ertaklari va dostonlaridagi devlar tasviriga juda 
mos keladi. Masalan, “Erkenja” ertagida dev shunday tasvir-
lanadi: “Darvoza tagida bir dev yotganmish. Bo‘yi sakson gaz, 
kallasi kapaday, burni pakining qiniday, ko‘kragida o‘sgan juni 
o‘ttiz serkaning qiliday, ko‘zi zig‘irning gulidaymish”[4]. Bu 
tasvir Navoiy dostonidagi Qatron devning ko‘rinishiga juda 
o‘xshab ketadi. Аsarning yigirma ikkinchi bobida uchinchi iqlim 
yo‘lidan kelgan sayyohning hikoyasi berilgan bo‘lib, unda 
Qatron dev obrazi tasvirlangan: 

Burnog‘i band aro topib qo‘rg‘on, 
Devson zangiyu oti Qatron. 
Zo‘ri olinda pil o‘ylaki mo‘r, 
Har tuki soiyu pil chog‘liq zo‘r. 
Razm vaqti qaro balo kelibon, 
Tanida har rang ajdaho kelibon. 
Qalʼaning kutvoli ul zangi, 
Kutvoli sipehrdek rangi [2, c. 221-222]. 

Hikoyadagi fantastik tasvir, mubolag‘aviy uslub, xususan, 
Saʼd o‘z maqsadiga yetishish uchun sirini ochgan tilsimli 
qo‘rg‘onlar tasviri folklor asarlaridagi shu xildagi epik talqinlar 
bilan mushtaraklik kasb etadi. 

Аlisher Navoiy dostonda o‘ziga xos kompozitsion usul 
qo‘llaydi. Bu Bahrom va Dilorom sarguzashtidan iborat qolip-
lovchi syujet doirasida yetti musofir hikoyasining berilishidir. 
Bunday usul “Uch yolg‘ondan qirq yolg‘on”, “Uch-og‘a-ini 
botirlar”, “Uch yolg‘on” kabi xalq ertaklarida tez-tez uchrab 
turadi. Аlisher Navoiy dostonida folklor bilan umumiy syujet 
o‘xshashliklaridan tashqari folklorning badiiy vositalaridan, xalq 
maqollari va taʼbirlaridan ustalik bilan foydalanganligini ko‘ra-
miz. Shoir hikoyatlarni boshlashda, voqealarni bir-biriga ulash, 
bir voqeadan ikkinchi voqeaga o‘tishda folklor usullari va vosi-



296 
 

talaridan unumli foydalangan. Birgina misol keltiraylik. O‘zbek 
xalq ertaklari “Bir bor ekan, bir yo‘q ekan...” singari anʼanaviy 
boshlanma bilan boshlanadi. Bu usulni Аlisher Navoiy avvalgi 
iqlim yo‘lidan kelgan musofirning Farrux va Аxiy haqidagi 
afsonasida muvaffaqiyatli qo‘llagan: 

Boru yo‘q chun duoki bildi, dedi, 
Dedi: “Bir bor ediyu bir yo‘q edi...” [2, c. 141] 

Yuqorida bayon qilingan fikrdan va olimlarning tadqi-
qotlaridan maʼlum bo‘ladiki, folklor materiallari Аlisher Navoiy 
asarlarida asosiy o‘rinlardan birini egallaydi. Ular shoirning g‘a-
zal va dostonlarida muhim estetik vazifani o‘taydi va yangicha 
mazmun, yangicha ruh bilan boyigan holda ishlatiladi. Natijada, 
shoir asari mazmunining ajralmas tarkibiy qismiga aylanadi. Bu 
esa, xalq og‘zida ko‘chib yurgan folklorning turli mazmun, turli 
rang, turli janrlardagi namunalari shoir ilgari surgan g‘oyaviy 
maqsadni badiiy bo‘yoqlarda har tomonlama ro‘yobga chiqa-
rishga imkon beradi. Demak, xalq ijodi materiallarini shoir ko‘z-
lagan maqsad va g‘oyalarini ochishga, XV asr xalq hayotini tas-
virlashga xizmat qildirish Аlisher Navoiyning folklordan foyda-
lanishdagi asosiy printsiplaridan biridir. Buni shoirning o‘zi ham 
alohida taʼkidlaydi: 

Yozmoqta bu ishqi jovidona, 
Maqsudim emas edi fasona. 
Mazmunga bo‘ldi ruh mayli,  
Аfsona edi aning tufayli. 
Lekin chu raqamga keldi mazmun, 
Аfsona anga libosi mavzun. 

Аlisher Navoiy xalq og‘zaki badiiy ijodiyotining qadimiy 
epik anʼanalaridan durustgina xabardor bo‘lganligi sababli tush 
motivlarning badiiy imkoniyatlarini ham yaxshi bilgan. Shu bois 
“Sabʼai sayyor”ni yaratishda tush motivlaridan foydalangan. 

Turkiy xalqlar folkloridagi mifologik qarashlarga ko‘ra, 
g‘or o‘zga olamga o‘tish yo‘li yoki g‘ayrioddiy xislatli kishilar, 
pirlar, homiylar istiqomat qiladigan joy sifatida tasavvur qilin-



297 
 

gan. Shuning uchun ham folklor asarlarida qahramonning g‘orga 
kirishi uning o‘zga olamga o‘tganligini anglatsa, g‘orda 
yashovchi nuroniy chol, yalmog‘iz kampir, chilton yoki boshqa 
personajlar unga maslahat berishadi, yo‘l ko‘rsatadilar, mush-
kullarini oson qiladilar. “Sabʼai sayyor”da ham g‘or detali ishti-
rok etgan lavha mavjud bo‘lib, uning zamirida o‘zbek folklorida 
shakllangan epik motivlar yotadi. 

Tushida ikki qushdan ajoyib-g‘aroyib so‘zlarni eshitgan 
Saʼd nima qilarini bilolmay, sarson bo‘lib turganida, unga g‘or-
da yashovchi bir donishmand pirning oldiga borishni maslahat 
beradilar. U o‘sha g‘orni izlab topadi va g‘or ichiga kiradi: 

G‘or aro kirdilar haros bila, 
Rahravi ikki rahshunos bila.  
Ko‘rdilar g‘or ichinda ayvoni,  
Ko‘hkan teshasi qozib oni. 
Go‘shada muʼtakif deyilgan pir, 
Xalqdin g‘or ichinda uzlatgir. 
Jismi oshufta sochi ichra nihon,  
O‘ylakim, tun savodi ichra jahon. 
Ko‘ngli ichra ulum pinhoni, 
Kon ichinda javohiri koni. 
Fosh hikmat shukuhi zotidin,  
Yetti yuz yil o‘tub hayotidin. 
Ne jahondin anga umed, ne biym,  
Deb otin xalq Faylaqus hakim [2, c. 212-213].  

Bu lavha Rahmatulla Yusuf o‘g‘li aytgan “Go‘ro‘g‘lining 
bolaligi” dostonidagi qahramonning G‘ovsil-g‘iyos huzuriga bo-
rishi motiviga o‘xshab ketadi. Uning makoni ham g‘or, 
Go‘ro‘g‘li “assalomu alaykum”, deb g‘orga kirib bordi. Qarasa, 
ichkarida o‘tinxona, obxona, bir yog‘ida borxona, bir yog‘ida 
olovxona, o‘rtada gulxan, endi o‘chib, cho‘g‘ bo‘libdi. Gulxan 
atrofida bo‘lsa, qirq kishi, bir katta qozon temir o‘choqning 
ustida biqtirilib turibdi. Go‘ro‘g‘lining oti G‘irot ham ana shu 
g‘orda ekan [5]. 



298 
 

Аlisher Navoiy “Sabʼai sayyor” dostonini yozishda xalq 
og‘zaki badiiy ijodi asarlarining tili, uslubi va poetik vositalaridan 
ham keng ko‘lamda foydalangan. Dostondagi hikoyatlarda bir 
voqeadan ikkinchi voqeaga o‘tishda ham xalq og‘zaki ijodi namu-
nalaridan, jumladan, maqol, matal, aforizmlarni qo‘llagan. Shoir 
xalq maqollari namunalarini “Sabʼai sayyor” dostoni hikoyatla-
rining mohiyatidan kelib chiqib, goh aynan, baʼzan esa muayyan 
o‘zgarishlar bilan mazmunini saqlagan: 

“Har kishikim birovga qozgay choh, 
Tushgay ul choh aro o‘zi nogoh”. 

Boshqa bir o‘rinda esa, so‘qir kishi yorug‘likni payqamas-
ligi haqidagi haqiqatni maqol o‘rnida qo‘llab, ko‘rshapalakning 
tunda uchgani bois quyoshning charog‘on nur manbai ekanligi-
dan bexabarligi to‘g‘risidagi ibratli hikmatni yaratgan: 

Chun ko‘rib aql royi muxtalifi, 
Ko‘zini ko‘r etib qazo alifi.  
Ko‘r bilmas yorug‘ ekanin quyosh, 
Kunduz uchmog‘ g‘arib erur xuffosh [2, c. 9]. 

“Sabʼai sayyor”da ishlatilgan bir qator matal va maqollar 
asarning g‘oyaviy mazmunini va personajlarning xarakterini 
ochib berish bilan birga g‘oyatda nafis fikrlarni ifodalash uchun 
ham xizmat qilgan. Navoiy xalq iboralari darajasiga ko‘tarilgan 
teran mazmunli, o‘tkir maʼnoli hikmatlarni ham yaratib, o‘z dos-
toniga singdirib yuborgan: 

Xushdurur bog‘i koinot guli, 
Barchadin yaxshiroq hayot guli. 

“Sabʼai sayyor” dostonining tili xalq jonli tiliga yaqinligi, 
xalqchilligi, obrazliligi, badiiy yuksakligi bilan o‘zbek mumtoz 
adabiyoti vakillarining asarlari orasida alohida ajralib turadi. 
Аlisher Navoiy bir tomondan, o‘zigacha xalq o‘rtasida tarqalgan 
afsona va rivoyatlarni qayta ishlab o‘z asarlariga kiritish orqali 
ularga yangicha ruh va umr baxsh etgan bo‘lsa, ikkinchi tomon-
dan, o‘zining o‘lmas asarlari bilan folklorning badiiy rivojiga 
ham ulkan hissa qo‘shgan. 



299 
 

Xulosa qilib aytganda, Аlisher Navoiy xalq og‘zaki ijodiyo-
ti epik janrlarining anʼanaviy motivlar tarkibidan ham samarali 
foydalangan. Jumladan, “Sabʼai sayyor” dostonida ov, safar, 
tush, shart qo‘yish kabi motivlar, syujetni tashkil etuvchi asosiy 
voqealar tizimining qoliplovchi hikoya atrofiga uyushishi sin-
gari epik usullar uchraydiki, bularning barchasi tarixiy-genetik 
jihatdan folklor anʼanalari taʼsirida shakllangan. Folklorizm-
larning asosiy vazifasi asarda tasvirlangan hayotiy voqelikning 
to‘laqonli poetik talqinini yaratish hamda asar personajlarining 
xarakteri, qiyofasi va ichki kechinmalarini tasvirlashga xizmat 
qilishdan iborat. 

 
АDАBIYOTLАR 

1. Mallaev N. Аlisher Navoiy va xalq ijodiyoti. ‒ Toshkent, 1974. 
– B. 167 

2. Navoiy Аlisher. Sabʼai sayyor. Mukammal asarlar to‘plami. 20 
tomlik. T.10. ‒ Toshkent, 1992 

3.  Bulbul taronalari. 1-tom. ‒ Toshkent, 1973. – B. 178-179 
4. O‘zbek xalq ertaklari. Ikki tomlik. 2-tom. ‒ Toshkent, 1974. – 

B. 93 
5. Go‘ro‘g‘lining tug‘ilishi. ‒ To‘rt jildlik. 1-jild. – Toshkent, 

1996. – B. 80-81 



300 
 

“YEDDİ GÖZƏL” POEMASININ MİFOLOJİ 
QAYNAQLARI İLƏ KAMAL ABDULLANIN 

“SEHRBAZLAR DƏRƏSİ” ROMANININ STRUKTUR-
SEMİOTİK YÖNLƏRDƏ ASSOSİATİVLİYİ 

 

СТРУКТУРНО-СЕМИОТИЧЕСКАЯ СВЯЗЬ РОМАНА 
КАМАЛА АБДУЛЛА «ДОЛИНА ВОЛШЕБНИКОВ» С 
МИФОЛОГИЧЕСКИМИ ИСТОЧНИКАМИ ПОЭМЫ 

«СЕМЬ КРАСАВИЦ» 
 

STRUCTURAL-SEMIOTIC ASSOCIATION OF KAMAl 
ABDULLA’S NOVEL “ VALLEY OF WIZARDS” WITH 
MYTHOLOGICAL SOURCES OF THE POEM “SEVEN 

BEAUTIES” 
 

Mehman QARAXANOĞLU (ƏLİYEV) 
 AMEA-nın Lənkəran Regional Elmi  

Mərkəzinin elmi katibi 
   mehman.aliyev57@gmail.com  

 
Summary  
The novel “Valley of Wizards” by Kamal Abdulla, the founder of 

Azerbaijani mytholinguistics, is associated in various ways with the 
mythological sources of the poem “Seven Beauties” by the genius 
Nizami Ganjavi, who is well acquainted with the pearls of world 
culture. 

Let’s pay attention to some points: 
1. Nizami consciously included mythological elements in his 

poem. The poet himself writes about this: 
“For image-lovers, the image is beautiful and for those who love 

content, it has a meaning” [1, 291]. 
Apparently, the poet says that his poem is intended for two types 

of readers: for photographers and for those who love content. The 
great poet’s successor, Kamal Abdullah, also says that “literature is 
between the Duma and Joyce and he is the author of a book of 
literary-critical essays under the title”. 



301 
 

The novel “Valley of Wizards” is based on this literary principle. 
2. In our opinion, Nizami has never used metaphors so much in 

any of his poems. A metaphor is not created for the sake of a 
metaphor. Each metaphor of the poet has an inner –religious-
mythological memory. 

If we follow the epic traces of Nizami’s metaphors, we go to the 
paintings of the great artists of the Renaissance –Michelangelo, 
Raphael, L.Vinci and others, created on religious-mythological motifs. 
The great Nizami was a century or two ahead of them. 

“The Valley of Wizards” is also connected in terms of conceptual 
aspects and elements with the mythological sources used by the great 
Nizami – the more Sufi-dervish world”. Nizami’s sympathy for 
dervishes is also evident in the poem “Seven beauties”. 

3. The motive of divine justice is at the center of the world’s 
mythological texts. 

In “Seven Beauties”, in the end, everything is renewed and 
surrendered to divine justice.Bahram Shah “sacrifices” seven planets 
and the seven castles built in honour of the planets and the seven 
beauties who live there. He himself “disappears” in the cave. Haji Mir 
Hasan agha Sayyah, the protagonist of the novel “Valley of Wizards” 
carries out similar mission. 

Key words: structure, religion-mythology, metaphors, renais-
sance, justice 

 
Резюме 
Роман основоположника азербайджанской мифолингвистики 

Камала Абдуллы «Долина волшебников» по разному связан с 
мифологическими источниками поэмы «Семь красавиц» гения 
Низами Гянджеви, глубоко знакомого с жемчужинами мировой 
культуры. 

Обратим внимание на некоторые моменты:  
1. Низами сознательно включил в свое стихотворение 

мифологические элементы. Об этом пишет сам поэт:  
«Для любителей имиджа изображение прекрасное, а для тех, 

кто любить контент, он имеет корень» [1, 291]. 
Судья по всему, поэт говорит, что его стихотворение 

рассчитано на два типа читателей: на фотографов и на любителей 



302 
 

контента. 
Преемник великого поэта Камаль Абдулла также говорит, 

что «литература находится между Думой и Джойсом, и он 
является авторам книги литературно-критических эссе под этим 
названием». 

Роман «Долина волшебников» основан на этом лите-
ратурном принципе.  

2. На наш взгляд, Низами никогда не использовал столько 
метафор ни в одном из своих стихотворений, метафора не 
создается ради метафоры. Каждая метафора поэта имеет внутри 
религиозно-мифологическую память. 

Если проследить эпический след метафор Низами, мы 
перейдём к полотнам великих художников эпохи Возрождения – 
Микеланджело, Рафаэля, Л.Винчи и других, созданных на 
религиозно-мифологических мотивах. Великий Низами опередил 
их на столетие или два. 

«Долина волшебников также связана в концептуальных 
аспектах и элементах с мифологическими источниками, которые 
использовались великим Низами – более суфийским миром». 
Симпатия Низами к дервишам проявляется и в стихотворении 
«Семь красавиц». 

3. Мотив божественной справедливости находится в центре 
мифологических текстов мира. 

В «Семи красавицах», в конце концов, все обновляется и 
подчиняется божественной справедливости. Бахрам шах 
«приносит в жертву» семь планет семь замков, построенных в 
честь планет и семь красавиц которые там, живут а сам 
«исчезает» в пещере. Похожую миссию выполняет главный герой 
романа «Долина волшебников» Хаджи Мир Хасан ага Сайях. 

Ключевые слова: структура, религия, мифология, мета-
форы, ренессанс, справедливость  

 
Kompozisiya baxımından çağdaş romançılıq ənənələrinə 

uyğun gələn “Yeddi gözəl” əsəri haqlı olaraq poema içərisində 
poema, roman içərisində roman adlandırılır. Heyrətamiz dərəcə-
də maraqlı struktur-semantik işarələr sisteminə malik olan poe-



303 
 

ma Nizami dühasının nəhayətsiz epizmini göstərməklə yanaşı, 
həmçinin onun dünya fəlsəfi fikir və mədəniyyət tarixinə hansı 
mifoloji kodlarla bağlı olduğunu da ortaya qoyur. “Oxucu-
müəllif-mətn” konsepsiyasının postmodern elmi əsaslarını hazır-
layıb, “İşarə qanunları mədəniyyət qanunlarıdır” deyən böyük 
filosof-yazıçı Umberto Eko qeyd edirdi ki, sözlər heç bir zaman 
mənanı tam ifadə edə bilməz, sözün varlığı sonsuz işarələr 
sisteminin yalnız bircə təzahürü ola bilər. Ekonun müasiri Ka-
mal Abdulla da yazırdı: “Əsl söz yazıya daxil edilmək üçün 
artıq tapılmış söz deyil, əsl söz hələ axtarılan sözdür” [2, 331]. 

Dahi Nizami Gəncəvi “Yeddi gözəl” poemasının başlanğı-
cında – “Kitabın yazılması səbəbi” fəslində yazır:  

Süleymanın pərdəli sarayından 
Gizli işarə (göstəriş) yetişən zaman 
Qanad çalan quş kimi qanadlanıb, 
Süleymanın sarayına (uçub orada) özümə yer tutmaq 

istədim [1, 24]. 
Kamal Abdulla da “Sehrbazlar dərəsi” romanının əvvəlində 

bizə irəlicədən mesaj verir: “Tül pərdənin arxasında idi hər şey, 
elə oradaca baş verirdi, əgər baş verirdisə” [3, 19]. Göründüyü 
kimi, hər iki əsərin müəllifi pərdə arxasından simvolik işarələrin 
mövcudluğunu bizə xatırladır. Akademik Rafael Hüseynov 
“Nəsimi şeirində “pərdə” və pərdənin ardındakılar” məqaləsində 
yazır: “Çoxqanadlı, çoxbudaqlı, çoxanlamlı pərdədə həmişə sirr 
var. Yalnız pərdənin ardı deyil, məhz pərdənin özü də sirr daşı-
yıcısıdır. Çünki pərdə yalnız bəlli olanı gizlətmir, həm də məlum 
olanı örtməklə ona bir mübhəmlik verir və sanki təsəvvürü 
imtahana çəkir, təxəyyülü cırnadır ki, diqqətlə, zənlə bax, bəlkə, 
pərdənin ardında məlum olanın məlum olmayan tərəflərini də 
görə bildin” [4]. 

Əgər biz İsa Məsihin “Həqiqət bü dünyaya çılpaq müyəssər 
olmayıb” fikrini qəbul etsək, əslində, qəbul etməyə məcburuq, 
çünki belədir, dahi Nizaminin ən sirli poeması olan “Yeddi gö-
zəl”də insan həyatının ən mübhəm qatlarının Yer və Göy müəm-



304 
 

maları ilə sintezdə verilməsi fikrinə inanmalı olacağıq. Poe-
madakı hər bir hekayət insan ömrü fonunda əsrarəngiz işarələr 
sistemini simvollaşdırır. Onlar da fərqli çayların ayrı-ayrı qolları 
kimi sonda gəlib bir nəhrə tökülürlər. Əsərdəki oyun və ya 
teatral elementlərlə məzmun dahiyanə bir şəkildə qovuşub. 

Mütəfəkkir şair poemasının iki tip oxucu üçün nəzərdə tu-
tulduğunu deyir: Surətpərəstlər və batinçilər (məzmun sevənlər) 
üçün. Nağılçılıq, hekayəçilik, saysız-hesabsız oyun elementləri 
birincilərin zövqünü oxşayır. Tanrı dərgahı altında insan fəlsə-
fəsinin ən mübhəm laylarınının metafizik açılışlarını görmək isə 
ikincilərin alnına yazılıb. Şair özü bu barədə yazır: 

Onun (“Yeddi gözəl”in – M.Q) hər dənəsi əncir ləzzəti verir,  
İçində isə badam ləpəsi vardır. 
Surətpərəstlər üçün surəti qəşəngdir, 
Məzmun sevənlər üçün də məğzi (ləpəsi) vardır. 
Bağlı bir mücrüdür, içi dürrlə dolu... [1, 290-291]. 
“Yeddi gözəl” poemasından bir neçə əsr sonra yazılan 

“Sehrbazlar dərəsi” romanı da struktur-semiotik baxımdan, heç 
şübhəsiz, Nizaminin təqdim etdiyi fəlsəfi model üzərində qurul-
muşdur. Amma nəzərə almaq lazımdır ki, burada ikincinin 
birincidən təsirlənməsi məsələsi müzakirə mövzusu ola bilməz, 
çünki böyük sənətkarlar müxtəlif zaman və məkanlarda yaşa-
malarına baxmayaraq, bir-birindən xəbərsiz oxşar ideyaların 
daşıyıcıları ola bilirlər. Həm də Kamal Abdulla böyük linqvistik, 
semiotik, ədəbiyyatçı və Azərbaycan mifolinqvistikasının banisi 
olaraq öz ampluasındadır; haqqında bu yaxınlarda Türkiyədə 
çap olunan və dünyaca məşhur müəllif məqalələrinin yer aldığı 
564 səhifəlik “Mifolojinin Elçisi Kamal Abdulla Armağanı” ki-
tabı da dediklərimizi sübutlayır.  

Yuxarıda qeyd etdiyimiz kimi, ədəbiyyatın surətçilər və 
batinçilər arasında mövcudluğunu dahiyanə bir öngörümlə ifadə 
edən Nizaminin məlum tezisinə rəğmən, Kamal Abdulla özünün 
çağdaş postmodern tezisini irəli sürür; ədəbiyyat Düma ilə Coys 
arasındadır. Müəllif yazır: “Kimisi Dümaya yaxınlıqda məskən 



305 
 

salıb, kimisi Coysun yaxınlığındadır. Yəni, hər ikisinin arasında. 
Bütün dünya ədəbiyyatını bu rakursdan (asanlıq-qəlizlik rakur-
sundan), bəlkə hələ bir sıra digər başqa rakurslardan da göz önü-
nə gətirsək, görərik ki, ədəbiyyat, həqiqətən, Düma ilə Coysun 
arasında bərqərar olub” [5, 20]. 

“Yeddi gözəl”in baş qəhrəmanı Bəhram şah sürreal, meta-
forik və simvolik bir obrazdır. Onun həyatı ilə bağlı “real” səh-
nələr də irrealdır. Nizami bu poemada bir əsas qayəni hədəf-
ləyib: Bu göyün, bu dərgahın altında insan adlanan Tanrı bəndə-
sinin, konkret olaraq, Bəhram şahın əvvəli də, axırı da bir heç-
dir. İstəyirsən şahlıq tacını iki şirin yox, yüz iki şirin arasından 
götür, istəyirsən yeddi yox, yüz yeddi gözəllə evlən, adın lap 
Bəhram-Gur olsun, yenə də xeyri yoxdur, səni gor, qəbir göz-
ləyir. Yaşamın bir oyundur. Dahi şair məhz buna görə də əsəri 
oyun elementləri ilə zənginləşdirib.  

Ey Bəhram-Gurdan xəbər verən Nizami 
Bəhramın gorunu axtar və bu işdən vaz keç 
Nəinki Bəhram-gur bizimlə deyil, 
Heç Bəhramın gorunun yeri də məlum deyil [1, 285]. 
“Sehrbazlar dərəsi” romanı da sanki səhifə-səhifə bu sonsuz 

kainatın – nəhəng düzənin qarşısında “Heç kim”liyimizi xatırla-
dır. Dünən “Var”dıq! Bugün isə “dünən” yoxdu və biz də 
“Yox!”uq! “Sabah” “sübh” sözündəndir və o açılmaya da bilər! 
Sabahlar ard-arda yığılanda isə gələcək alınır. Nərd taxtadakı 
daşlar kimi – ağ və qara... Sonra isə bir cüt zər onları rahat-rahat 
“yeyir!” Budurmu gələcək?! Və əsər hər dəqiqə, hər an konsep-
tual arxaik kökü, stixiyası, geneseoloji seysmik gücü, amansız 
xərçəng yapışqanlığı və tutqusu ilə oxucunu sarsıdır! Sanki 
roman “Heç nə”, “Heç kim” və “Hər şey” arasında rəqs edir…  

“Heç nə” – Görükməz Təpə! 
“Heç kim” – Sehrbazlar dərəsi...  
“Hər şey” – Dərədənkənar (Bəlkə, zamandankənar?!) baş 

verənlər...  
Əsərin baş qəhrəmanı Karvanbaşını bu sonsuz yola ürcah 



306 
 

edən, “üzünü belə düz-əməlli görmədiyi atası cəllad Məmməd-
qulunun ruhunu çağırtdırmaq” və ondan “bəzi şeylər” soruşmaq 
ehtirasıdır. Oxucu, Cəllad Məmmədqulu ilə “uca göylərdən cəza 
kimi onun bəxtinə” qonan ilk sevginin ağrısını hiss etdiyi 
böhranlı bir durumda – çox kritik bir məqamda görüşür.  

Müəllif “Sehrbazlar dərəsi”ndən bizə çox ağrılı bir mesaj 
verir: Hamımız Səyyah sehrbazın halal haqqına əl uzadan o 
mömin bəndə (məhz mömin!) – tacir günündəyik. Bütün yollar 
bizi günah etdiyimiz yerə – Sehrbazlar dərəsinin ağzına gətirib 
çıxarır. Romandakı hadisələr də həmin tacirin öz məşum əməli 
ilə öncədən cizgilədiyi xətboyu hərəkət edir.  

Qətiyyətlə demək olar ki, Nizami özünəqədərki ənənəvi 
əsərlərdən fərqli olaraq, sürreal, mistik və simvolik bir əsər orta-
ya qoymuşdur. Hətta Nizami realizminin özü belə simvolikdir. 
Bu daha çox sürreal və magik realizmdir. Onun Latın Amerika 
yazıçılarını, xüsusən, magik realizmin ən böyük nümayəndəsi 
sayılan Nobelçi Kolumbiya yazıçısı Markesi də bir neçə əsr 
qabaqlaması göz qabağındadır. Nizami özü də etiraf edir ki, 
onun qələmi ilə ərsəyə gələn poema təkcə görünənləri deyil, da-
ha dərin mətləbləri rəmz və nişanələrlə təcəssüm etdirir: 

Onun (“Yeddi gözəl”in – M.Q) nəzmində nə yaxşı, pisi 
varsa, hamısı rəmz və hikmətin nişanələridir (1, 291). 

Məşhur postmodernist İtaliya yazıçısı İtalo Kalvino yazır: 
“Yeddi gözəl”də cəmləşən fərqli ənənələri bir-birindən ayırmaq 
qeyri-mümkündür, çünki Nizaminin başgicəlləndirici məcazi dili 
bunların hamısını bir qabda əridir və gözoxşayan bir boyunbağının 
qiymətli daş-qaşları kimi hər səhifədə iç-içə keçmiş məcazlar 
kolleksiyası yaradır” [6, 58]. 

“Sehrbazlar dərəsi” də ilk cümləsindən son cümləsinə qədər 
məcazdır. Dil bütünlüklə metaforik bir küpün içinə yığılıb. Dairəvi, 
çevrəvi bir küpün... O küpün düz, hamar səthində “kimi”, “tək” 
“qədər” qoşmaları başlarını xüsusi əda ilə qaldırıb dimdik dura 
bilərlərmi?! Yox, sonuncu cümləni məcaz xətrinə demədik. Dilə 
cıdır atı kimi baxıb, onu hədsiz dərəcədə yükləmək ədalətsizlikdir. 



307 
 

Adicə təşbeh də bəzən ağır yükə çevrilə bilər. Dildə sadəliyə nail 
olmaq lazımdır. Söz və cümlə üzərində variasiyaların sonu görün-
məməlidir. 

Nizami, bəşəriyyətin “uşaqlıq dövrü”ndən gəlib yorulan, mür-
güləyən qədim dini-mifoloji inancları, təsəvvürləri sanki oyadır, 
onlara yeni yozum verir. Bir neçəsinə diqqət yetirək. Qədimdə 
dəyirman daşını fırladan öküzün gözlərini bağlayırdılar ki, eyni 
yerdə fırlandığını görməsin. Gözləri çıxarılmış Xeyirin gözlərinə 
dərman töküləndən sonra sarğı ilə bağlanır. Beş gündən sonra sarğı 
açılır və Xeyir nura qovuşur. Dahi şair bu mənzərəni dəyirman 
öküzünün tordan (sarğıdan) xilas olmasıyla əlaqələndirir:  

Uğurlu iş gördü, şükr etdi cavan, 
Dəyirman öküzü qurtardı tordan [7, 232]. 

Şair başqa bir nümunədə yazır:     
Harun üzlü səhər bağlayanda bel, 
Zəng kimi səsləndi xoruz, durdu el [7, 236]. 

Qədimdə şahların keşikçiləri (harunları) kəmərlərinə zınqrov 
bağlayırlarmış ki, səslənən zınqrovlar onların oyaq olduğunu bildir-
sin. Burada xoruzun səsi həmin zınqrovlardan çıxan səsə bənzə-
dilir. 

Nizami məcazlarının batini, dini-mifoloji yaddaşı vardır. Mə-
caz məcaz xatirinə yaradılmır. Bu məcazların konkret sərhədi 
yoxdur. Əgər biz Nizami məcazlarının struktur-semiotik tuneli ilə 
irəliləsək, gedib çıxarıq İntibah dövrünün dahi rəssamları Mikelan-
celo və Rafaelin tablolarına. Dini motivlərə möhkəm bağlılıq onları 
birləşdirir.  

“Sehrbazlar dərəsi” romanı da bizi daima kontrolda saxlayan 
iyerarxik vahiməsi, semiotik və konseptual (Və hətta bu, XX əsrin 
ən avanqard cərəyanı olan konseptualizm cərəyanı səviyyəsində 
qavranılmalıdır) yönləri ilə, idraki-emosional gərginlikləri, qəribə 
absurdizm və fəlsəfi-estetik gözlənilməzlikləri ilə Mikelancelonun 
“Adəmin yaradılması” monumental rəsm-freskasını xatırladır. 
Arada barmaq ucu qədər olan bir məsafə olsa da, Adəmin barmağı 
Tanrının barmağına toxunmur. Yaradılış rəmzi olan yumurta 



308 
 

qabığının bir tayına “yüklənmiş” ilahi varlıqlar – bu səhnəni inti-
zar, heyrət və vahimə ilə seyr edən mələklər də qovuşma anını göz-
ləyirlər. Simvolik yarımçevrə bütövləşməli, tamlaşmalıdır. Amma 
Adəm qəribə bir laqeydlik, məyusluq və qorxu ilə sol əlini uzadır. 
Bəli, məhz sol əlini! Amma yenə də bircə daxili təkan, istək və 
ehtiras lazımdır ki, barmaqlar bir-birinə sarılsın. Dahi Mikelancelo 
son nöqtəni qoyur: İnsan heç bir zaman Tanrıya tam qovuşa 
bilməz. Niyə? Cavab dahi rəssamın “bilərəkdən” saxladığı o bir 
barmaqlıq məsafədəki boşluqdan asılıb...  

Bəhram-Gurun mağarada qeyb olmasına da dahi Nizami Gən-
cəvi fəlsəfi bir yozum verir. Bu interpretasiya “Yeddi gözəl” poe-
ması ilə “Sehrbazlar dərəsi” romanını bir-birinə çox möhkəm tel-
lərlə bağlayır:  

Ey bəhanə axtaran, sən elə güman etmə ki, 
Bu dünya və o dünyadan başqa heç bir şey yoxdur. 
Vücudun eni və uzunu çoxdur, 
Lakin bizim qavradığımız bu mağaradır [1, 287]. 
Mağara mifogenetik bir metaforadır. Biz onun izi ilə getsək, 

nazil olan kitablara gedib çıxarıq. Mağara simvolikasını açmaq 
üçün Kamal Abdullanın “Mağara” hekayəsi əlimizdə Ariadna 
ipi ola bilər: 

Özünə göylərdə yer salmış adamı 
Yerdə axtarıb tapmaq çətindir [1, 284]. 
Həqiqətən, Bəhram şahı mağarada axtarmaq əbəsdir. O öz 

həqiqətsevərliyi, ədalətliliyi və humanizmi ilə göylərə çəkilir. 
Nizami bəyan edir: İnsanın bir yolu vardır – ölməzdən əvvəl öl-
məzlik qazanmaq. Belə insan isə mələk timsallıdır. Mələklər isə 
bütün dünyaya mənsubdurlar:  

Yaranış üçün şükür edən mələk sənsən,  
Yaradanı tanımaq üçün bələdçi sənsən 
Yaxşı insanlara bax ki, pis olmayasan [1, 286]. 
“Sehrbazlar dərəsi” romanının əsas personajlarından biri olan 

Hacı Mir Həsən ağa Səyyah da Bəhram şah kimi metamorfozdur!  
 “Yeddi gözəl” poeması ilə “Sehrbazlar dərəsi” romanının 



309 
 

struktur-semiotik yöndə hədəflədiyi başlıca qayə budur: Hər biri-
miz də pərdə arxasındayıq. Bəhram şahlar və Cəllad Məmmədqu-
lular da bizimlədir. Amma biz onları və ya öz içimizi dışa yansıda 
bilərikmi? Bu dünyanın günahsızları “günahı bilinməyən günahlı-
lardı”. (Kamal Abdulla) Disharmoniyadan qurtulub bu ömrü 
“Dolğun an” kimi yaşamağı bacarmalıyıq!  
 

QAYNAQLAR 
1. Nizami Gəncəvi. “Yeddi gözəl”. Filoloji tərcümə. “Elm” 

nəşriyyatı, Bakı, 1983, 359 s.  
2. Kamal Abdulla. 300 azərbaycanlı. Bakı, Mütərcim, 2007, 340 

s. 
3. Kamal Abdulla. Sehrbazlar dərəsi. Roman. Bakı, 2006, 224 s. 
4. https://525.az/news/115011-nesimi-seirinde-perde-ve-

perdenin-ardindakilar-rafael-huseynov 
5. Kamal Abdulla. Düma ilə Coys arasında. Mütərcim. Bakı, 

2016, 186 s. 
6. Multikulturalizm. Ədəbi-bədii, elmi-publisistik jurnal, 2-ci 

sayı, Bakı, 2016 
7. Nizami Gəncəvi. “Yeddi gözəl”. “Lider Nəşriyyat”, Bakı, 

2004, 335 s. 



310 
 

NİZAMİ VƏ NƏVAİ YARADICILIĞINDA 
İSKƏNDƏR OBRAZI 

 
THE CHARACTER OF ALEXANDER IN NIZAMI AND 

NAVOI CREATIVITY 
 

ОБРАЗ АЛЕКСАНДРА МАКЕДОНСКОГО 
(ИСКЕНДЕРА) В ТВОРЧЕСТВЕ НИЗАМИ И НАВОИ 

 
Məhəmməd MƏMMƏDOV 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 
BDU, Azərbaycan şifahi xalq ədəbiyyatı kafedrası 

mehemmedmemmedli@mail.ru 
     

Summary 
In literary thought, Alexander and Dhu al-Qarnayn were 

considered to be the same person and as the main character of the 
“Iskandername” was taken the life of Alexander the Great. The 
features attributed to Dhu al-Qarnayn in the Qur’an (Koran) were 
related to the legendary life of Alexander and he was portrayed in a 
new image, losing his historical presence in the East. The victorious 
life of Alexander, presented in Eastern sources as a destructive 
occupier, later aroused in those peoples a desire to appropriate him 
and they wanted to restore their broken pride by considering him from 
their own blood by fictional reality. When Nizami Ganjavi created the 
poem “Iskandername”, which is an important event in the literature of 
the Near and Middle East peoples, he drew attention not only to the 
legends and rumors about the great conqueror, but also to the 
historical records. So that, his hero is not Alexander, the aggressor and 
looter who lived in history and enslaved the nations, but the prophet 
Alexander, who fought against injustice and unfairness, strove to 
advance science and obey God's commandments. 

 In Alishir Nava’i`s masnavi “Saddi-Iskanderi”, which consists of 
89 chapters, there is felt Nizami’s influence. In the work, Alexander is 
presented as a fair ruler and a knowledgeable person. When Navoi 
speaks about the lineage of Alexander, he takes base the ideas of the 



311 
 

genius Nizami and presents him as the son of Feylagus. Although in 
historical sources Aristotle is mentioned as Alexander's teacher, in 
Navoi’s work the teacher of this great conqueror is Aristotle’s father 
Nikumakhis, as in Nizami’s work. There are certain features that 
distinguish Navoi's masnavi “Saddi-Iskanderi” from Nizami's 
“Iskander-name”. For example, the story of Iskander and Khizir going 
to the world of darkness to find the water of vitality is not included in 
Navai's work. In the poem, Nizami presents Alexander as a prophet who 
did the will of God, but Navoi mostly presents him as historical figure. 

Key words: Nizami, Alishir Nava`i, conqueror, prophet, king 
 
Резюме 
В литературной мысли Александр и Зуль-Карнайн считались 

одним и тем же человеком, и жизнь Александра Великого была 
взята в качестве главного прототипа различных «Искендернаме». 
Приписываемые Зуль-Карнайну в Коране черты были связаны с 
легендарной жизнью Александра, и он, потеряв на Востоке свое 
историческое лицо, был изображен в новом свете. Полная побед 
жизнь Александра, который представлен в восточных источниках 
как разрушитель и захватчик, впоследствии пробудила в этих же 
народах Востока желание присвоить его себе, представив его 
представителем своего народа, таким образом восстановив свою 
сломленную гордость по вымышленной реальности. Создавая поэму 
«Искендер-наме», являющееся важным событием в литературе 
народов Ближнего и Среднего Востока, Низами учитывал не только 
легенды и мифы о великом завоевателе, но и исторические заметки, 
так его героем был не существовавший в истории завоеватель, 
поработитель народов Александр, а борющийся с несправед-
ливостью, поставивший перед собой цель научного прогресса, 
выполняющий Божьи заповеди пророк Александр.  

В маснави Алишера Навои «Садди Искандарий», состоящем 
из 89 глав, чувствуется влияние Низами. В произведении 
Александр представлен как справедливый правитель и знающий 
человек. Говоря о происхождении Александра, Навои опирается 
на мысли великого Низами и представляет Александра как сына 
Фейлагуса. В то время как исторические источники называют 
Аристотеля учителем Александра, в произведении Навои, как и у 



312 
 

Низами, Никумахис – отец Аристотеля, является учителем ве-
ликого завоевателя. Есть и определенные особенности, которые 
отличают маснави Навои «Садди Искандарий» от «Искен-
дернаме» Низами. Например, история Искандера и Хызыра, 
отправляющихся в мир тьмы, чтобы найти живую воду, не вошла 
в произведение Навои. У Низами Искандер предстает в основном 
как пророк, исполняющий волю Аллаха, а у Навои – больше как 
историческая личность. 

Ключевые слова: Низами, Навои, завоеватель, пророк, 
правитель 

 
Nizami Gəncəvi Yaxın və Orta Şərq ədəbiyyatında yeni bir 

ədəbi məktəbin əsasını qoyan dahi Azərbaycan şairi və mütəfək-
kiridir. Şeir aləmində dünyanı fəth edən Nizaminin ədəbi irsi 
yalnız Azərbaycanda deyil, bütün Şərq ölkələrində ədəbiyyat və 
incəsənətin inkişafına güclü təsir göstərmişdir. Nizamidən sonra 
gələn elə bir böyük şair tapılmaz ki, bu dahi sənətkarın irsindən 
bəhrələnməsin. Nizaminin “Xəmsə”si orta əsr sənətkarları üçün 
bir örnək olmuşdur. Əmir Xosrov Dəhləvi, Əbdürrəhman Cami, 
Əlişir Nəvai, Arif Ərdəbili, Əşrəf Mərağayi və onlarla digər 
şairlər “Xəmsə”yə, onun ayrı-ayrı poemalarına nəzirə yazmışlar. 

Böyük özbək şairi Əlişir Nəvainin yaxşı tanıdığı Azərbay-
can şairləri içərisində Nizami Gəncəvi xüsusi yer tutur. Nəvainin 
Nizami irsinə mükəmməl bələd olması, onun şeirlərini dərin mə-
həbbətlə oxuması, onun istedadını və yaradıcılığını yüksək qiy-
mətləndirməsi böyük əhəmiyyətə malikdir. Burada, təbii ki, 
böyük özbək şairinin müasiri, müəllimi və yaxın dostu Əbdür-
rəhman Caminin rolu böyük olmuşdur. 

Əlişir Nəvai Nizami, Nəsimi, Füzuli kimi yalnız öz xalqının 
deyil, bütün Orta və Yaxın Şərqin və Qərbin tanıdığı şairlər içə-
risində Şərq xalqları ədəbiyyatına və ictimai fikrinə böyük təsir 
göstərən, ölməz əsərləri ilə dünya ədəbiyyatında şərəfli yer tutan 
görkəmli simalardandır. Onun qədər əsərləri və bu əsərlərin əl-
yazmaları dövrümüzə qədər gəlib çatan sənətkar azdır. Cığatay 
türkləri içərisindən çıxmış şair ana dilində ölməz əsərlər yaz-



313 
 

mağın mümkün olduğunu böyük məharətlə sübut edən və özbək 
dilinin inkişafı, zənginləşməsi uğrunda mübarizə aparan sənət-
kar olmuşdur. Əlişir Nəvai “Xəmsə”si ona görə çox diqqətəla-
yiqdir ki, bu əsərlər türk dilində yazılmışdır. 

Nəvai Nizaminin epik ənənələrini inkişaf etdirən böyük 
şairlərdən olmuşdur. Nəvai Nizamini “nadireyi-zaman“ adlandı-
raraq onun adını göylərə ucaltmış, əsərlərində onu iftixarla yad 
etmişdir. Hələ birinci poemasında Nizamini “Gəncə günəşi” ad-
landıran Nəvai Nizamini bədii yaradıcılığa yol göstərən, insan-
ların şüuruna, kamalına, mənəvi aləminə təsir göstərən, şairlər 
nəslinə rəhbər və örnək olan ustad sənətkar adlandırır. Bütün 
əsərlərində Nizamini dərin hörmət və ehtiramla xatırlayan Nəvai 
“Fərhad və Şirin” poemasının giriş hissələrinin birində onu 
“nəzm kişvərini zinətləndirən”, “Pənc gənc övrağına gövhər sa-
çan” şair adlandırıb onu tərif edir ( 10, 20).  

Nizami şeiri söz ustaları üçün tükənməz xəzinə, ilham mən-
bəyi olmuşdur. Nizami məktəbində oxumaq, onun şagirdi olmaq 
yalnız istedad və zəka sahibi olan şairlərə müyəssər ola bilər. 
Nəvai bütün poemalarının başlanğıcında əsərə başlamazdan əv-
vəl Nizaminin “heykəlini ucaldır”, onun bədii söz sənətindəki 
xidmətini tərif edir. Nəvai Nizamini, Xosrov Dəhləvini, Camini 
“Sədd-i İskəndəri”nin son fəslində minnətdarlıq hissi ilə xatır-
layır. Nəvai burada öz “Xəmsə”sini yaratmaqda çətinlik çəkdi-
yini, əsərini tamamlamağından söhbət açır. 

Sözləri ilə onu yazmağa, yaratmağa ruhlandıran Cami ona 
deyir: “Sənin fikrin yetişmiş, kamala çatmışdır, acizlik hasarını 
aradan qaldır! Çoxdan bəri səni düşündürən sözləri deməlisən, 
işini tamamlamalısan. Sənin üçün təyin olunmuş vaxt gəlib çat-
mışdır. Allah və xalq qarşısında bu müqəddəs vəzifən çətin olsa 
da, sən böyük dövlət tapacaqsan, dünyanın xəzinəsini əldə edə-
cəksən. Bu vaxtacan dünyada elə əl olmamışdır ki, türk dilində 
yazsın. Sənin əsərini nəinki türklər, hətta İranda da oxuyar, şanlı 
əməyini möcüzə adlandırarlar” (10, 24). Bundan sonra o, “Xəm-
sə”sinə daxil olan əsərlərini işləyib tamamlamağından danışır, 



314 
 

poemalarının adını çəkir. 
Bu fəsildə Nəvai birinci növbədə Nizamini xatırlayır, ondan 

nümunə götürülməsinin vacibliyini qeyd edir. Nəvai “Xəmsə”sini 
dostu və müəllimi Camiyə təqdim edir. Cami onun “Xəmsə”sini 
diqqətlə oxuyur, əsəri yüksək qiymətləndirir. Bu zaman Caminin 
hüzurunda həyəcandan huşunu itirir və yuxu görür. Yuxuda 
gördüm ki, “İrəmin həsəd apardığı bir bağa düşmüşəm. Mən bu 
bağı tərif edə-edə gedirdim. Burada birdən dairə düzəldib söhbət 
edən kişilər gördüm. O məğrur kişilərdən ucaboylu, orta yaşlı 
gözəl bir kişi məni əzəməmətlə salamladı, onlar peyğəmbərlər və 
müqəddəslər kimi səni öz hüzurlarına çağırırlar, onlara yaxınlaş! 

Nəvai dairə vurub əyləşənlərə yaxınlaşır və onu dəvət edən-
dən soruşur: “Bunlar kimdir?” Həsən Dəhləvi məclisdə oturan 
şairlərin adlarını bir-bir Nəvayiyə deyir: “Padşahlara oxşar bu üç 
başçıya bax; birincisi düşüncələri pak olan həmin o misilsiz gö-
zəl qocadır” – bu Nizamidir. Onun sağında söz ordusunun sər-
kərdəsi Əmir Xosrov Dəhləvi, solda isə sənin pirin Camidir. Bu 
gözəl məclisə o, səni dəvət etmişdir...Şeyx Nizami yol göstərən 
işıq kimi qarşımda idi. Əmir Xosrov və Cami məni tutub 
Nizaminin qarşısına gətirdilər. Nizami Nəvaiyə dedi: “Sən qəzəl 
mülkünə sahib oldun. Sənin qüdrətli çeşmən mənim “Xəm-
sə”mdir. Hər kim mənimlə rəqabətə cəsarət etsə, onun başını söz 
alması ilə kəsərəm. Xosrov mərhəmət istədiyi üçün mən ona 
xəzinə açdım. Sənin rəhbərin Cami məndə özünə istinadgah 
tapdı. Sən bizim köməyimizlə yarım ildə “Xəmsə” yaratdın” 
(10, 25). Nizami Nəvainin şeirlərini tərifləyir və “Xəmsə” yaz-
maq işini Əmir Xosrov və ondan sonra iki-üç nəfərin yerinə 
yetirə bildiklərini, o birilərin isə yarı yolda qaldıqlarını söyləyir 
və tapşırır ki, heç vaxt onları, müəllimlərini unutmasın, kömək-
lərini xatırlasın. Nizami bu məclisdə rəhbər kimi hamıya xeyir-
dua verir, xalqa əmin-amanlıq, xoşbəxtlik arzulayır. Nəvai məc-
lisdə fəxri yeri Nizamiyə vermiş, xeyir-duanı ondan istəmişdir. 

Ədəbi düşüncədə İsgəndər və Zülqərneyn “bir” olaraq düşü-
nülmüş və “İsgəndərnamə”lərin baş qəhrəmanı kimi tarixi şəxsiy-



315 
 

yət olan Makedoniyalı İsgəndərin həyatı götürülmüşdür. Zülqər-
neynə aid özəlliklər İsgəndərin zaman-zaman əfsanələşən həyatına 
bağlanmış və ona bəzi qeyri-adi vəsflər aid edilmişdir. Deməli, za-
man keçdikcə, tarixi həqiqətlər tam unudulmuş, uydurma rəvayət-
lər geniş ərazilərdə küll halında yayılmışdır. Professor Əli Sultan-
lının sözləri ilə demiş olsaq: “İsgəndərin həyat və fəaliyyəti folklor 
malı olmuşdur. Xüsusilə, Şərqdə İsgəndər bütün tarixi varlığını 
itirmişdir. Nağılçıların uzun qış gecələri üçün tərtib etdikləri rəva-
yətlərdə Makedoniya padşahı yeni bir sima olmuşdur” (6, 179).  

Şərqdə yazılmış tarix və təfsir kitablarında Zülqərneyn İsgən-
dər-i Kəbir, İsgəndər-i Əkbər, İsgəndər-i Kubra və s. adlarla, Ma-
kedoniyalı İsgəndər isə İsgəndər-i Rumi, İsgəndər-i Yunani, Feylə-
qus oğlu İsgəndər şəklində xatırlanır. Ədəbi əsərlərdə isə bu adlar 
bir-birinin yerində işlənir, Zülqərneynə aid edilən qeyri-adilik, əf-
sanəvilik İsgəndərə də şamil edilir və o, tarixi bir şəxsiyyət olmaq-
dan çıxaraq mistik Şərq düşüncəsində əfsanəvi müsəlman bir qəhrə-
mana çevrilir. Türk tədqiqatçısı Ünver İsmayıl “Türk ədəbiyyatında 
mənzum İsgəndərnamələr” adlı araşdırmasında İsgəndər möv-
zusunun Şərqdə məşhur olmasını aşağıdakı səbəblərlə izah edir:  

1. İsgəndərin Şərqə səfəri və fəthlərinin həmin ölkələrdəki 
insanların uzun müddət unutmaması, bu təsirin yazılı və şifahi 
rəvayətlər şəklində nəsildən-nəsilə ötürülməsi; 

2. İsgəndərə olan sayğı və heyranlığın Şərq xalqların tari-
xində onu özünküləşdirmək arzusunu yaratması;  

3. Qədim dastan qəhrəmanları ilə İsgəndərin şəxsiyyəti ara-
sında oxşarlıqların tapılması; 

4. “Qurani-kərim”dəki “Zülqərneyn” təfsirindən meydana 
çıxan Zülqərneyn-İsgəndər əlaqəsi və bunun nəticəsi kimi İsgən-
dərin peyğəmbər və ya vəli sayılması (14, 3). 

İsgəndərlə bağlı mətnin müstəqil bir mənzum əsər kimi 
ortaya çıxması “Şahnamə” əsərinin müəllifi Firdovsinin adı ilə 
bağlı olsa da, Nizami “Şərəfnamə” və “İqbalnamə” adlı iki ki-
tabla ilk müstəqil “İsgəndərnamə”nin əsasını qoydu. İsgəndərin 
zəfərlərlə dolu həyatı və ayaq basdığı ölkələrin insanları üzərin-



316 
 

də qorxu və dəhşət yaratması həmin xalqlarda onu özününküləş-
dirmək arzusu doğurmuşdur. Firdovsinin uydurma gerçəkliklərlə 
onu öz qanından sayması, qırılan qürurunun bərpası demək idi. 
Bu məqsədlə Firdovsi İsgəndəri İran şahları arasında göstərir, 
İsgəndərin Feyləqusun deyil, onun qızının övladı olduğunu, 
Dara ilə ögey qardaş olduğunu və s. bildirir ( 12, 395-396).  

Nizami yaradıcılığının əzəmətli bir yekunu olan “İsgəndərna-
mə” əsəri mövzunun seçilməsi, işlənməsi və zamanın tələbindən 
irəli gələn mühüm məsələlərin qoyulması baxımından yalnız bu bö-
yük ədibin yaradıcılığında deyil, həm də bütün Yaxın və Orta Şərq 
ölkələri xalqlarının ədəbiyyatında yeni bir hadisə idi. Gənc 
makedoniyalı fatehin hərbi qələbələri, Qərbin və xüsusilə Şərqin bir 
çox ölkələrini az bir zamanda tutması, onun Şərqdə birinci müəllim 
kimi tanınan böyük yunan filosofu Ərəstu (Aristotel-müəllif) ilə 
yaxınlığı və s. ona böyük şöhrət qazandırmış, haqqında yaradılmış 
əfsanə və rəvayətlərdə bir sərkərdə, alim, peyğəmbər, Allahın 
iradəsini yerinə yetirən bir şəxsiyyət kimi tərənnüm edilmişdir. 

Şərq mənbələrində dağıdıcı bir işğalçı kimi təqdim olunan 
İskəndərin zəfərlərlə dolu həyatı həmin xalqlarda sonralar onu 
özününküləşdirmək arzusu doğurmuş, uydurma gerçəkliklə onu 
öz qanlarından saymaq yolu ilə qırılan qürurlarını bərpa etmək 
istəmişlər. Yaxın və Orta Şərq xalqlarının ədəbiyyatında mühüm 
hadisə olan “İsgəndərnamə” poemasını yaradarkən Nizaminin 
qəhrəmanı tarixdə yaşamış istilaçı, xalqları əsarətə alan talançı 
İskəndər deyil, haqsızlığa və ədalətsizliyə qarşı mübarizə apa-
ran, elmi inkişaf etdirməyi qarşısına məqsəd qoyan, Tanrı buy-
ruqlarını yerinə yetirən peyğəmbər İskəndərdir. 

Əlişir Nəvainin 89 bölüm və 7214 beytdən ibarət olan 
“Sədd-i İskəndərı” məsnəvisində Nizaminin təsiri hiss olunur. 
Nizami İsgəndəri əfsanəvi bir qəhrəman, “İqbalnamə”də hakim 
və peyğəmbər kimi, Nəvai isə İskəndəri adil bir hökmdar və 
elmli, biliyə xüsusi önəm verən bilikli bir şəxs kimi təqdim edir. 
Əsərdə Nəvai İskəndərin soyu haqqında danışarkən dahi Niza-
minin fikirlərini əsas götürür, onu Feyləqusun oğlu kimi verir. 



317 
 

Tarixi qaynaqlarda İskəndərin müəllimi olaraq Ərəstu (Aristotel) 
göstərildiyi halda, Nəvainin əsərində Nizamidə olduğu kimi bu 
böyük fatehin müəllimi Aristotelin atası Nikumaxisdir. Nəvainin 
“Səddi-İskəndəri“ məsnəvisini Nizaminin “İskəndərnamə” əsə-
rindən ayıran müəyyən cəhətlər vardır. Örnəyini İskəndərlə Xı-
zırın dirilik suyunu tapmaq üçün qaranlıqlar dünyasına get-
mələrini əks etdirən hekayə Nəvainin əsərində yer almır. Nizami 
poemada İskəndəri Allahın iradəsini yerinə yetirən bir peyğəm-
bər kimi, Nəvai isə daha çox tarixi şəxsiyyət kimi təqdim edir.  

Birinci hissəsi “Şərəfnamə”, ikinci hissəsi isə “İqbalnamə” ad-
lanan “İsgəndərnamə” əsərinin birinci yarısında İsgəndərin bir fa-
teh, alim kimi yetişməsi, apardığı müharibələrdən və qazandığı qə-
ləbələrdən bəhs olunursa, ikinci yarısında həyat və insan haqqında 
elmi fəlsəfi düşüncələrdən, onun peyğəmbərliyə çatması, bir pey-
ğəmbər kimi gördüyü işlər təsvir edilir. Əgər Firdovsi İsgəndəri II 
Daranın oğlu sayırdısa, Nizami bu yalanları rədd edərək, onun Fey-
ləqusun oğlu olduğunu göstərir. Nizami İsgəndərin mənşəyi haq-
qında iki versiyadan – Rum və İran versiyasından söhbət açır. Rum 
ağıllıları onu zahid bir qadının oğlu kim göstərirlər. Nizami eyni 
zamanda atəşpərəst, yəni iranlı müəllifin onu Daranın oğlu kim 
göstərməsi fikrini də rədd edir, çoxlu mənbələrə əsaslanaraq İsgən-
dərin Feyləqusun oğlu olması fikrinə tərəfdar çıxır (11, 191-192). 

Nizami müsəlman Şərqində İskəndərlə bağlı rəvayətləri əsas 
götürərək bu surətin köməyi ilə ədalətli hökmdar və dünya, insan 
haqqında fəlsəfi fikirlərini ifadə etmişdir. Nizamiyəqədərki 
müəlliflər İsgəndərin qələbələrini əsaslandıra bilmədikləri halda, 
Nizami sanki əsərdə əfsanəvi İsgəndər kimi adlı-sanlı hökmdar 
olmağın yolunu göstərir. Feyləqus kimi ədalətli, ağıllı, sülhsevər 
bir hökmdarın ailəsində doğulmaq, uşaqlıqdan at minməyi, qılınc 
oynatmağı öyrənib, dövrünün ən yaxşı alimlərindən dərs almaq, 
Ərəstu kimi antik dövrün dahi bir zəkası ilə bir yerdə oxumaq 
onun gələcək qələbələri üçün zəmin yaradır. Misir və İran səfərin-
də gördüyümüz İsgəndərlə, Hindistan və Çin səfərlərindəki İs-
gəndər fərqlidir. İskəndər Çin və Hindistana səfərlərində özünü 



318 
 

işğalçı və fateh kimi aparır, bu səfərlərində onun dünya ağalığı 
iddiasına düşməsi aydın görünür. Zülmətə səfərdə xəyali qüvvələr 
tərəfindən acgözlükdə, tamahkarlıqda təqsirləndirilir, onun əbədi 
həyat qazanmaq arzusuna istehza edilir.  

Nizami Gəncəvi hadisəni tarixdən alsa da, onun qəhrəmanı 
tarixdə yaşamış istilaçı, xalqlara zülm edən, əsarətə salan talançı 
İsgəndər deyil, haqsızlığa və ədalətsizliyə qarşı, xalqlara xoş-
bəxtlik gətirən, ideal insan xarakterinə malik olan İsgəndərdir. 
Nizami Gəncəvinin İsgəndəri tarixi İsgəndər deyil, xalqa hami 
olan cəngavər İsgəndər, alim İsgəndər, nəhayət, peyğəmbər 
İsgəndər surətidir. Nizami Gəncəvi irsinin həm tarixi qaynaqlar-
dan, həm də xalq ədəbiyyatından bəhrələndiyini qeyd edən 
akademik Məmməd Cəfər “İsgəndərnamə” əsəri haqqında yazır-
dı: “Həm qılınc vuran, həm də tacidar olan İsgəndərin yürüşləri 
haqqında məlumatları isə tarixi əsərlərdən, yəhudi, nəsrani, pəh-
ləvi kitablarından, şahların “tərifnaməsindən”, xalq rəvayət və 
əfsanələrindən götürülmüşdür” (5, 47). 

Dahi Nizaminin yaradıcılığında ideal hökmdar kimi təsvir edi-
lən İskəndər təvazökar, tədbirli və vətənpərvərdir. Nahaq qan tö-
külməsinin əleyhinədir, ölkəsini ədalətlə idarə edir, Böyük İskən-
dər alimlərlə oturub durur, onlardan məsləhət alır. Alim və elm 
adamlarını yüksək dəyərləndirən İskəndər onlara belə qiymət verir: 

Əmr etdi verildi belə bir fərman: 
Alimdir gözümdə ən əziz insan, 
Elmlə, hünərlə, başqa cür heç kəs, 
Heç kəsə üstünlük eyləyə bilməz. 

 “İsgəndərnamə”nin “Şərəfnamə” hissəsində dirilik suyu və 
onun yerləşdiyi zülmət haqqında bir nağıl, əfsanə kimi bəhs et-
məmiş, onlara dərin fəlsəfi məna və məzmun vermişdir (7, 361-
377). Həmin hissədə dirilik suyunun həyatyaradıcı başlanğıc 
kimi orta əsrlərdəki fəlsəfi mənasını görürük. Fikrimizcə, Niza-
mi İsgəndərinin Xızıra rast gəlməsi təsadüfi deyildir. Şair bu 
məsələdə mövcud ənənədən çıxış etmişdir. Zülmətdən qayıdan 
İsgəndərin qulağına qeybdən bir səs gəlir: 



319 
 

Bir hatif güşədən onu səslədi: 
Hər kəsin qisməti xətlə yazılıbdır. 
İsgəndər axtardı, dirilik suyu tapmadı, 
Xızır axtarmadan həyat çeşməsi tapdı (7, 371). 

Buradan aydın olur ki, İsgəndər ölümlü yaradılmışdır, diri-
lik suyunu o kəs içə bilər ki, o, dünyanın başlanğıcı, yəni kos-
moqonik yaradılışla bağlıdır. Xızır ilahi başlanğıcla əlaqədar ilk 
insanlardan biri olduğu üçün, əslində, bu su onun taleyi, haqqı, 
qismətidir. Yəni o, həmin başlanğıc su ilə birlikdə yaradıldığı 
üçün ondan içə bilir (3, 67). 

“Şərəfnamə”də Nizami İsgəndər kimi alim, aqil, qadir bir dün-
ya fatehini Nüşabə obrazı ilə qarşılaşdırır (8, 371). İsgəndər elçi 
sifəti ilə Nüşabənin sarayına gəlsə də, Nüşabə böyük fatehi tanıyır. 
Ağıllı Nüşabə ona qalib gəlməyə imkanı olduğu halda onu öldür-
mür, İsgəndərin simasında özünə qüdrətli bir dost qazanır. Doğ-
rudan da, Nüşabənin bu hərəkəti gələcəkdə ruslarla müharibə za-
manı onu fəlakətdən qurtarır. Qeyd etməliyik ki, Bərdə hökmdarı 
Nüşabə ağlı və fərasəti ilə, Çin xaqanının bağışladığı Nistəndər-
cahan adlı kəniz isə ruslarla müharibədə göstərdiyi igidliklə hökm-
darın qadın gücünə olan inamsızlıq hissini aradan qaldırır. 

İskəndər ədalət səsini aləmə yayaraq zülm, nadanlıq və bəd-
xahlıqla mübarizəyə qalxır. Ölkələri fəth edərək, xalqları ədalət və 
haqqa tabe edərək şah bu 3 qüvvədən özünü də, insanları da xilas 
etməyə çalışır. Onun müharibələri sülhə xidmət edir, o, dağıtmaq-
dan çox qurur. Əmin-amanlığın bərpası İskəndərin əsas qayəsidir. 
İskəndər tərki-dünyalıqdan uzaq, bu dünya ilə bağlı bir hökmdardır.  

“İskəndərin yeddi alimlə xəlvətə çəkilməsi” fəslində İskən-
dərin Ərəstu, Valis, Bəlinas Sokrat, Fəğfirus, Əflatun, Hörmüz 
kimi filosoflarla söhbəti “Yaradılış necə olub?”, “Dünyada də-
yişkənlik necə baş verib?” məsələləri ətrafında gedir. İskəndər 
Yaradanın varlığını qəbul edir, lakin yaradılışın necə olduğunu 
dərkedilməz sayır. Makedoniyalı İsgəndərin peyğəmbər olduğu-
nu iddia edən şəxslərdən biri də Nizami Gəncəvidir. O, “İskən-
dərnamə” əsərində yazır:  



320 
 

Bir mələk göndərdibir gecə Allah 
Etdi o bihuşu özündən agah... 
Allahın vəhyini yetirdi ona: 
“Bu saysız dağlarcan, coşğun çaylardan 
Alqışlar göndərdi Sənə Yaradan! 
O səni dünyada şahlıqla birgə  
Ləyaqətli bildi peyğəmbərliyə.... (8, 110-111). 

“İqbalnamə”nin ikinci hissəsində Nizami İsgəndəri peyğəmbər 
mərtəbəsinə yüksəldir, o, Allahın iradəsi ilə dünyanı dolaşaraq yer 
üzərində yaşayan bütün insanları həqiqət yoluna dəvət edir. Nizami 
İsgəndəri yer üzünün nadir “möcüzəsi” olan Xoşbəxtlər ölkəsinə 
aparır. İsgəndər Xoşbəxtlər ölkəsinə çatdıqda gördükləri onu hey-
rətə salır, gördüyü axar sular, məhsuldar tarlalar, hasarsız bağlar, 
çobansız sürülər, qapısı olmayan cənnət kimi abad şəhər, qıfılsız 
dükanlar – hər şey onu heyrətə salır. Ölkənin qocaları öz həyat 
tərzləri haqqında İsgəndərə ətraflı məlumat verirlər. Onlar dindar 
olduqlarından düzlükdən tük qədər keçməzlər, əyrilik qapısını 
bağlamışlar, heç bir şey haqqında yalan danışmaz, faydasız sorğu-
sual etməz, acizlərə kömək edərlər. Əgər birinə ziyan dəysə, onun 
zərərini kisələrindən ödəyər, bütün malları bərabər bölər, başqa-
sının ağlamasına gülməzlər... Əkin vaxtı tarlanı səpib onu Allaha 
tapşırar, altı aydan sonra onu biçməyə gələr və bu zəmilərdən birə 
yeddi yüz məhsul alarlar. Onlar xəbərçilik bilməz, fitnə axtarıb qan 
tökməz, bir-birinin qəminə şərik olar, birlikdə sevinərlər. Bir-
birindən heç nə əsirgəməz, qılınc gücünə bir-birindən heç nə al-
mazlar. Ölənlər üçün ürəklərini sıxmırlar, çünki onun dərmanı 
yoxdur. Üzə deyilməyən sözü arxada deməz, başqasına gözətçi 
olmaz, nə yediyinə filir verməzlər və s (11, 197-198).  

Bir çox xalqları öz dininə gətirmiş İskəndər xeyir və əda-
lətin rəmzi olan Xoşbəxtlər ölkəsinə çatdıqda öz peyğəmbərliyi-
ni unudur. O, insanların əqidəsinin əsl mənasının insanlıq oldu-
ğunu başa düşür. Ömrü boyu uğrunda mübarizə apardığı kamil-
lik İskəndərin qarşısındadır. Xoşbəxtlər ölkəsində İskəndər yolu-
nun sona çatdığını anlayır. Bu yurd əsl mənada bəşəriyyətin 



321 
 

yüzilliklər boyu arzuladığı, axtarışında olduğu ədalət yurdudur. 
Bir sözlə, Nizaminin təsvir etdiyi ölkə, bu ölkənin həyatı dahi 
şairin humanist arzularının bəhrəsidir. 

“Sədd-i İskəndəri” məsnəvisinin XV bölümündən başlayaraq 
İskəndərin dastanı başlayır. Həmin bölümdə bildirilir ki, dünyaya 
iki İskəndər gəlmişdir. Biri Dara ilə savaşmış, digəri isə Yəcuc 
qövmünün fitnə-fəsadından başqa bir tayfanı qorumaq üçün iki dağ 
arasında keçilməz sədd quran, yaradıcı bir şəxsdir (13, XVII).  

“Sədd-i İskəndəri” məsnəvisinin bir çox bölümlərində İskəndə-
rin himmət (XVI-XIX), ədalət (XX-XXII), düşmənçilik (XXII-
XXIV), əfv və kərəm (XLIII-XLVI) haqqında suallarına Ərəstunun 
cavabları təşkil edir. Nəvai əsərin XVI-XIX bölümlərində himmətin 
insanı yüksəltdiyini anladır. Həmin bölümlərdə göstərilir ki, İs-
kəndər Məgribi fəth etdikdən sonra həmin taxta hökmdar ailəsindən 
birini axtarır. Üst-başı tökülmüş vəziyyətdə olan birini gətirirlər. 
Həmin adam əbədi həyat, sonsuz gənclik, sonsuz zənginlik və 
sonsuz ədalətin müqabilində taxta çıxmağa hazır olduğunu bildirir. 
İskəndər bunları yerinə yetirilməsi mümkün olmayan arzular sayır 
(13, XXII). Həmin şəxsin arzuları Yusif Balasaqunlunun “Qutadğu 
bilig” əsərində Odqurmuşun xaqana göndərdiyi məktubda izhar et-
diyi 4 arzu ilə üst-üstə düşür: “...Mən ölümsüz bir həyat, Qocalığı 
olmayan bir gənclik istərəm. // Sən məni daim sağ-salamat saxla, 
Varlı et, kasıb və sərvətsiz qoyma. // Bu dörd şeyi mənə vəd et, sənə 
qulluq edim, Əziz canımı fəda edim...” (4, 257, beyt: 3756-3758). 

Əsərdə İskəndərin suallarına Ərəstunun cavabları maraqlı-
dır. Məsələn, İsgəndər məqsədə gedən ən yaxşı yolu soruşduqda, 
Ərəstu “insanlardan ayrı olmaq və yoxluğa aparan yolda özünü 
toz etmək” cavabını verir. XXII bölümdə şair ədaləti ilə məşhur 
olan Nuşirəvanı yada salır, zalımların yalnız pis ad çıxaracaq-
larını söyləyir. İskəndər ədalət haqqında soruşduqda Ərəstu 
“Ədalət məmləkəti çiçəkləndirər, xalqı zəngin, əsgəri qalib edər, 
insanı hər iki dünyada səadətə qovuşdurar” (13, XIX). 

XXXII-XXXIV bölümlərdə İskəndər Ərəstuya qışın çox 
soyuq və çətin olmasına baxmayaraq xalqın qış mövsümünü nə 



322 
 

üçün xoşladığını sorar. Ərəstu yay istisindən depressiyaya dü-
şənlərin qışı sevdiyini, uzun qış gecələrinin əylənmək, yatmaq, 
elm və sənət ilə məşğul olmaq və ibadət üçün əlverişli olduğunu 
bildirir (13, XXIII-XXIV).  

XL-XLII bölümlərdə İskəndər gənclikdə ibadətdən nə üçün 
qaçıldığını, yaşlandıqda isə insanın idrakının zəifləmə səbəbini 
Ərəstudan soruşur. Ərəstu isə uşaqlıq dövründə şüurun olmadığı 
səbəbindən çoxlu səhvlərin edildiyini, həvəsə görə hərəkət edil-
diyini anladır. Həmin illərdə bəzilərinin ağılla hərəkət etdiyini, 
bəzilərinin nəfsə uyduğunu, ağılla hərəkət edənlərin yaxşı işlər 
gördüyünü söyləyir (13, XXVI).  

XLIV-XLVI bölümlərdə çoxlu var-dövlət, pul hərisliyi arzu-
sunun tacirə zərər gətirməsi hekayəti nəql edilir. İskəndər “Hər 
işin nədən bir qarşılığı vardır?” sualına Ərəstu belə cavab verir: 
“Bu, yaradılışda vardır, yaxşılıq yaxşılıqla, pislik pisliklə qarşılıq 
tapır” (13, XXVI). Mövsümlər, qarğa və bülbül hekayəsini əks 
etdirən LVII-LIX bölümlərdə İskəndər mövsümlərin insan 
üzərindəki təsirini soruşduqda Ərəstu mövsümlərin özəlliklərinin 
isti, soyuq, yağışlı və quru olduğunu söyləyir (13, XXIX-XXX). 

Məsnəvinin XXIII bölümündə göstərilir ki, İran şahı Dara 
Feyləqusdan xərac almaqdadır. Daranın elçiləri onun sarayına 
gəlib, nə üçün xəracın göndərilmədiyini sorarlar. İskəndər Daraya 
salam göndərir və qızıl yumurtlayan toyuğun uçduğunu söyləyir. 
Dara bu xəbərdən çox əsəbiləşir. Həm “İskəndərnamə”, həm də 
“Sədd-i İskəndəri” əsərində nağıllarda olduğu kimi iki şahın söz 
və silah döyüşünə həsr olunmuş tapmacalarından kəsərli bir silah 
kimi geniş istifadə olunur. Məsələn, Dara ikinci dəfə İskəndərin 
yanına elçi göndərərkən, bir çövkan, bir top və bir küncüt onlara 
verir. O, bununla demək istəyir ki, İskəndər, sən hələ uşaqsan, al 
çövkanı, topu oynat, küncüt isə mənim saysız-hesabsız qoşunum-
dur. Daranın fikrini anlayan İskəndər müdrikcəsinə hərəkət edir, 
bu həm də İskəndərin Daraya layiqli cavabı olur. İsgəndər 
tapmacaya cavab olaraq bildirir ki, topu yer kürəsinə bənzədən 
Dara çövkanı mənə göndərməklə, bu köhnə dünyanı öz tərəfimə 



323 
 

çəkməyimi istəyir. İsgəndər saraya dağıdılmış küncüdü quşlarına 
dənlətməklə Daraya sanki xəbər göndərir: 

 ...Küncüddən çox olsa Dara qoşunu, 
 Mənim quşlarım da dənləyər onu (9, 113-114). 

Elçilər İskəndərə böyüklərə itaət etməyin gərəkliyini xatırla-
daraq, ona çövkanı uzadaraq “sən hələ uşaqsan, bununla oyna!” 
deyirlər. İskəndər çövkanla İran mülkünü özünə çəkəcəyini, 
topun isə ona təslim olacaq dünyaya bir işarə olduğunu bildirir, 
küncüt dənələrini bir toyuğa yedizdirir (13, XX). 

İskəndərin ovda olarkən iki döyüşən kəklik ilə fal tutması 
həm Nizamidə, həm də Nəvaidə yer alır. Hər iki müəllifdə qayaya 
qonmağa macal tapmamış kəkliyin qartal tərəfindən yaxalanması 
epizodu vardır. İskəndər bu hadisəni düşməni yenəcəyi, amma 
dövlətinin uzun sürməməsi kimi yozur. Nizamidə diləklərə cavab 
verən dağın İskəndərin Daraya qarşı döyüşdə zəfər qazanacağı 
müjdəsi verməsi epizoduna Nəvaidə rast gəlmirik (8, 104). 

Həm “Şərəfnamə”, həm də “Sədd-i İskəndəri” məsnəvisində 
İskəndər ilə savaşda Daranın öz adamları tərəfindən ölümcül 
yaralanması, İskəndərin onun yanına gəlməsi, Dara gələnin İskən-
dər olduğunu öyrənincə onun üçün tanrıya dua etməsi, İskəndərə 
onu yaralayanları cəzalandırması, xalqına qarşı kin tutmaması və 
qızı Rövşənəklə evlənməsi kimi üç arzusunu söyləyir.  

İskəndərin bir fateh və adil hökmdar kimi sirli və tilsimli 
qalaların alınmasında filosof, elm adamları ilə məsləhətləşdiyini 
görürük. XXXV bölümdə Kəşmirdəki tilsimli bir qalanın 
alınmasında elm adamlarının ona məsləhət verməsi, top mərmi-
sinin içərisində fitilin yerləşdirilməsi, fitillərin yandırılması ilə 
səs, gurultu, qoxu və toz-dumanın hər yeri bürüməsi ilə tilsimin 
yox olması təsvir edilir. İskəndər burada içdikcə bitməyən, 
tərsinə çevriləndə belə tökülməyən qədəh əldə edir. 

XXXIX bölümdə İskəndər Kəşmir şəhərinin abad edilmə-
sində, tilsimlənmiş şəhəri qızmar isti və daima əsən küləkdən 
xilas etmək üçün elm adamlarından, filosoflardan çarə istəyir. 
Əflatun həmin tilsimi açır, şəhəri isti və küləklərdən qurtarır (13, 



324 
 

XXV). Adil hökmdar dağıtmaqdan çox qurur, əmin-amanlığın 
bərpası İskəndərin əsas qayəsidir. 

LII-LVI bölümdə Çin xaqanı İskəndərə ziyafət zamanı çox 
gözəl bir cariyə, hər iki üzü göstərən bir ayna bağışlayır. Sehrli 
ayna kimin yalan, kimin doğru danışdığını müəyyən edir. Çin 
xaqanının verdiyi tilsimli aynaya maraq göstərən İskəndərə 
filosoflar daha yaxşısını düzəldə biləcəklərini söyləyirlər. Astro-
logiyanın köməkliyi ilə filosoflar 9 qat göyü, yeddi iqlimi gös-
tərən qeyri-adi bir ayna düzəldirlər (13, XXIX).  

LX bölümdə Çindən ayrılıb şərqə hərəkət edən İskəndər 
Şimali Afrikada müxtəlif qəribəliklərlə rastlaşdıqca tanrının bö-
yüklüyü qarşısında heyrət edir. Böyük fateh mərhəmətli və 
ədalətlidir. LXVIII bölümdə İskəndər canavar boyda qarışqaları 
öldürmək istədikdə vəhşilər “yatdığımız zaman bizi qoruyurlar” 
deyərək ondan əfv dilərlər. İskəndər altun və gümüş dağları 
görmək üşün səfər edərkən yəcuc qövmündən şikayət edən xalqa 
rast gəlir. İskəndərin müxtəlif ölkələrdən dəvət etdiyi memar və 
ustalar altı ay gecə-gündüz çalışaraq keçilməz sədd düzəldir və 
xalqı zülmdən qurtarırlar (13, XXXII). 

LXXII-LXXVII bölümlərdə bütün dünyanı fəth edən İskən-
dər dənizləri maraq edir, Sokrat 7 dəniz haqqında bilgi verir. 
Şərqdə böyük xəzinə olduğunu düşünən hökmdar yola çıxır. 
İllərlə dənizlərdə səyahət edən, bir çox çətinliklərə sinə gərən 
hökmdar sonda xəzinədən vaz keçir. İskəndər 7 dənizi və on iki 
min adanı fəth edir. Dənizdə 12 il yol gedir. Rum elinə göndər-
diyi göyərçinlə dənizdə daha 4 il qalacağını bildirir. 300 gəmi ilə 
yola çıxan İskəndər bir il doqquz aydan sonra Sokrat və İlyası 
çağırır. Nəvai bu mövzuda iki rəvayət verir. Əgər birinci rəvayət 
İsgəndərin şüşədən düzəldilmiş sandıqla dənizin dibinə enməsi 
haqqındadırsa, ikincisi bu səyahətin sonunda ona vəlilik və 
peyğəmbərlik verilməsi ilə bağlıdır. Bu bölümdə şair heç kimin 
əbədi olmadığını yoxsul və ya varlı demədən hər kəsi yaxa-
ladığını İskəndərin simasında verərək anladır (13, XXXIII). 

LXXX-LXXXI fəsillərdə İskəndər əcəlinin yaxınlaşdığını hiss 



325 
 

edib anasına bir məktub yazaraq, yas tutmasını, xalqı cənazə aşına 
qonaq etməyi vəsiyyət edir. Adamlarına bir əli tabutdan çöldə 
olmaq şərtilə İsgəndəriyyədə dəfn edilməsini tapşırır (13, XXXV). 

“İsgəndər Zülqərneyn” və “İsgəndərin qaranlıq dünyaya 
getməsi” kimi Azərbaycan nağıllarında da İsgəndərin vəsiyyət-
ləri öz əksini tapır. “İsgəndərin qaranlıq dünyaya getməsi” nağı-
lında İsgəndərin vəsiyyəti belə təsvir edilir: “...Mənim ölüm xə-
bərimi anam eşitsə özünü öldürəcək. Cənazəmin qabağında bir 
dəstə əli Quranlı molla, onların dalınca əmmaməsini götürüb 
allaha yalvaran bir dəstə seyid, onlardan sonra hərəsinin başında 
bir tabaq qızıl olan böyük bir dəstə, sonra bütün əhali, axırda da 
qılınclı-nizəli qoşun qoyarsınız. Bunlarla mənim cənazəmi apa-
rarsınız, anam görüb təsəlli tapar, ağlamaz” (2, 208). “İsgəndər 
Zülqərneyn” nağılında böyük fateh harada ölməsindən asılı ol-
mayaraq, öz torpağında dəfn edilməsini vəsiyyət edir (1, 142). 

Hər iki nağılda rəvayətlərimizdə rast gəldiyimiz belə bir epi-
zodla rastlaşırıq. Belə ki, bu nağıllarda böyük şahın gözləri açıq, 
əlinin biri tabutdan çölə çıxmış şəkildə təsvir edilir. Heç kim bu 
sirdən baş çıxara bilmirdi. İsgəndərə zülmət dünyasının yolunu gös-
tərən müdrük qocadan bu sirri açmağı xahiş etdikdə, o bildirir ki, 
böyük fatehin gözü dünya malı və torpaqdan doymamışdir. Əgər 
onun gözünə bir ovuc torpaq töksəniz gözləri yumular, ovcuna bir 
xışma torpaq qoysanız ovucu yumular və qolunu da tabutun içinə 
çəkər (2, 208). Fikrimizcə, türk təfəkküründəki əsas ehkamlardan 
biri olan “Tanrının əbədi, insanın öləri olması” fikri “İsgəndərin qa-
ranlıq dünyaya getməsi” nağılının əvvəlində vəzirin dediyi ifadədə 
öz təsdiqini tapır: “Şahım, heç qürrələnmə, Süleymana qalmayan 
dünya sənə də qalmayacaq. Ölüm nə şaha baxır, nə də gədaya. Qara 
torpaq şahı gədadan ayırmır... Ölüm allahın əmridir. Hamı o yolu 
gedəcək. Heç bir dövlət, qüvvət onun qabağını ala bilməz” (2, 208).  

Məsnəvinin son bölümlərində Nəvayi İskəndərlə ikinci İs-
kəndər dediyi Hüseyn Bayqara arasında müqayisələr aparır. Sul-
tana və şahzadələrə dualar edir. Şahı xalqla ədalətli davranmağa 
çağırır, hər iki dünyada tanrının yardımçı olması üçün dua edir.  



326 
 

Nizami və Nəvai yaradıcılığında İskəndər obrazının müqa-
yisəli araşdırılması nəticəsində belə bir qənaətə gəlirik ki, “İs-
kəndərnamə” poemasında İskəndər Allahın iradəsini yerinə yeti-
rən bir peyğəmbər kimi, “Sədd-i İskəndəri” məsnəvisində isə da-
ha çox tarixi şəxsiyyət kimi təqdim edilir.  

 
QAYNAQLAR 

Azərbaycan dilində 
1. Azərbaycan nağılları. Beş cilddə / V cild. Bakı: “Şərq-Qərb”, 

2005, 304 s.  
2. Azərbaycan nağılları / Toplayanları: Əhliman Axundov, 

Nurəddin Seyidov. Bakı: Azərbaycan Dövlət Nəşriyyatı, 1982, 358 s. 
3. Babək A. Azərbaycan folklorunda su ilə bağlı inamlar. Bakı: 

“Nurlan”, 2011, 212 s. 
4. Balasaqunlu Y. Qutadğu bilig. Bakı: “Avrasiya press”, 2006, 

440 s. 
5. Cəfər M. Nizaminin fikir dünyası. Bakı: Yazıçı, 1982, 183 s. 
6. Xalisbəyli T. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan qaynaqları. Bakı: 

Azərnəşr, 1991, 296 s. 
7. Gəncəvi N. İsgəndərnamə / Fars dilindən filoloji tərcümə 

Q.Əliyevindir. Bakı: Elm, 1983, 650 s. 
8. Gəncəvi N. İskəndərnamə. İqbalnamə. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 

2004, 256 s. 
9. Gəncəvi N. İskəndərnamə. / Ön sözün müəllifi Q.Əliyev, 

Z.Quluzadə. Bakı: “ADİLOĞLU”, 2011, 662 s. 
10. Nağıyeva C. Azərbaycanda Nəvai. Bakı: “Tural-Ə” 

Nəşriyyat-Poliqrafiya mərkəzi, 2001, 264 s. 
11. Səfərli Ə., Yusufli X. Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi (qədim və 

orta əsrlər). Bakı: Ozan, 2008, 696 s. 
 

Türk dilində 
12. Pala İ. İskender mi Zülkarneyn mi? // Türklük Bilgisi 

Araşdırması, Vol. 14, 1990, s. 387-403 
 13. Tören H. Ali Şir Nevayi, Sedd-i İskenderi. / Metin-İnceleme-

Dizin, DT, 2 C., İstanbul Ü. SBE, İstanbul, 1129 s. 
14. Ünver İ. Türk edebiyatında manzum İskendernameler. 

Ankara: DTCF, 1975, 324 s. 



327 
 

ƏLİŞİR NƏVAİNİN FOLKLORLA BAĞLI FİKİRLƏRİ 
(“MİZANÜL-ÖVZAN” ƏSƏRİ ƏSASINDA) 

 

АЛИШЕР НАВОЙНИНГ ФОЛЬКЛОРШУНОСЛИККА 
ОИД ҚАРАШЛАРИ (“МЕЗОН УЛ-АВЗОН” АСАРИ 

МИСОЛИДА) 
 

ALISHER NAVOI'S VIEWS ON FOLKLORE (BASED ON 
THE WORK “MEZANUL-AVZAN”)  

 

ВЗГЛЯДЫ АЛИШЕРА НАВОИ ПО 
ФОЛЬКЛОРИСТИКЕ (НА ОСНОВЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ 

«МЕЗАНУЛ АВЗАН») 
 

Мунис ЖЎРАЕВА 
Филология фанлари бўйича фалсафа доктори (PhD)  

ЎзР ФА Ўзбек тили, адабиёти ва  
фольклори институти катта илмий ходими 

munis.jurayeva80@mail.ru  
 

Summary 
In the works of Alisher Navoi, there is a lot of information about 

oral folk art. These data can serve as a valuable source for studying 
the historical roots of oral folk art, since the great thinker gives the 
scientific foundations of these data and illuminates in detail their 
specific features. 

Key words: folklore studies, oral folk art, poet, tuyug, melody 
 
Резюме 
В произведениях Алишера Навои встречается множество 

сведений об устном народном творчестве. Эти данные могут 
служить ценным источником для изучения исторических корней 
устного народного творчества, поскольку великий мыслитель 
приводит научные основы этих данных и подробно освещает им 
специфические особенности.  

Ключевые слова: фольклористика, устное народное 
творчество, поэт, туюг, мелодия 



328 
 

Битмас-туганмас хазинани ўз фаолиятида жо этган, 
буюкликнинг боқий тимсоли бўлмиш Ҳазрати Алишер На-
воий асарларидаги марварид доналари ҳанузгача илму 
маърифат ипларига тизилмоқда. Чек-чегараси йўқ Навоий 
оламидан баҳра олар эканмиз, унинг нафақат мумтоз ада-
биёт тараққиёти борасидаги балки халқ поэтик тафаккури 
ривожидаги хизматлари беқиёс эканлигига амин бўламиз.  

Алишер Навоий асарларида халқ оғзаки ижодига оид 
кўплаб маълумотларни кўриш мумкин. Буюк мутафаккир 
ушбу маълумотларни илмий асослаб, уларнинг ўзига хос 
хусусиятларига батафсил ёндашганлиги боис, улардан халқ 
оғзаки ижодининг тарихий асосларини ўрганишда манба 
сифатида ёндашиш муҳим аҳамиятга эга.  

 Навойнинг «Мезонул-авзон» асари аруз вазнига бағиш-
ланган бўлиб, асар сўнгида аруз баҳрига мос келмайдиган 
қатор шеърий шакллар ҳақида маълумот берилган. Булар 
орасида фольклоршуносликка оид атамалар ҳам мавжуд. 
Навоий дастлаб туюқ ҳақидаги маълумотдан сўнг, ўзбек 
халқ қўшиқлари ҳақида шундай ёзади: «Яна «қўшиқ»дур-
ким, арғуштак усулида шойиъдур ва баъзи адвор кутубида 
ул усул зикр бўлибдур ва ул суруд аъробининг тева сурар 
ҳудулари вазни била мадиди мусаммани солимда воқеъ 
бўлур, анинг асли бу навъдурким, байт:  

Ваҳки, ул ой ҳасрати, дарду доғи фурқати, 
Ҳам эрур жонимға ўт, ҳам ҳаётим офати» [1]. 

Маълумки, қўшиқ атамаси ҳақида Навоийга қадар ҳам 
фикр билдирилган. Маҳмуд Қошғарийнинг «Девону луғотит 
турк» асарида қўшиқ сўзининг арабча шеър, қасида, ражас 
маънолари қайд этилган [2]. Бироқ Навоий келтирган қўшиқ 
атамасининг маъно кўлами анча кенгроқ. Шоир қўшиқни 
«арғуштак усулида» айтилишини эътироф этади. «Арғуш-
так» сўзига Навоий асарлари луғатида «мусиқий бир усул, 
ўйин» деб изоҳ берилган. Маълумки, халқ қўшиқлари куй 
ва рақс билан муносабатда бўлади. Ўзбек санъатшунос оли-



329 
 

ми М. Қодиров маъно қамрови кенг бўлган «ўйин» атамаси 
ҳақида фикр юритар экан, барча халқларда ҳаракатли 
ўйинлар, куйлаш, чолғу чалиш каби дастлабки босқичда 
бирга бўлиб, ибтидоий эътиқот ва сиғинишлардан келиб 
чиққанлигини айтади [3]. 

Навойнинг қўшиқ атамаси ҳақидаги маълумотида яна 
шундай жумлалар мавжуд: «…мусиқий ва адвор илмида 
мулойим табълиқ беназир йигитлар ғариб нағомот ва алҳон 
била ажаб тасарруфлар қилиб, Султони соҳибқирон мажлисида 
айтурларким, анинг мулойимлиғ ва хушояндалиғи васфқа 
сиғмас ва таъсир ва рабояндалиғи сифатқа рост келмас,…» [1]. 
Ушбу иқтибосдан маълум бўладики, шоир келтирган «қўшиқ» 
атамаси кенг маъноли сўз бўлиб, у ўзига куй ва ҳаракатни 
бирлаштирувчи мазмунга эга бўлган жанрдир.  

 Асардаги кейинги маълумот: «Яна «чинка»дурким, 
турк улуси зуфоф ва қиз кўчирур тўйларида ани айтурлар, 
ул сурудедур бағоят муассир ва икки навъдур…» [1]. 
«Чинка» атамаси тўғрисидаги маълумотлар [4] дан 
англашиладики, Навоий назарда тутган ушбу термин ўлан 
жанридир.Шоир «чинка»нинг икки хилдалигини ёзади. Бу 
айнан ўлан ва ёр-ёрларнинг тарихий асосларига бориб 
тақалади. Маълумки, фольклор жанрларига кирувчи ўлан, 
лапар, айтис (айтиш) каби жанрлар ўз ривожланиш жа-
раёнида бир неча босқични босиб ўтган. Бу хақда ўзбек 
олими М.Қодиров шундай ёзади: «Ўз даврида Маҳмуд Қош-
ғарий (XI аср) минтақадаги туркий халқларга хос қиш ва ёз 
айтишувини қайд этиб ўтган эди. Бу аслида табиатни 
улуғловчи оммавий айтиш бўлган. Кейин айтиш уйланиш 
маросими таркибига кирган, шу тарзда қиз ва йигит, келин 
ва куёв томонлари айтишувлари вужудга келган. Ўзбеклар 
орасида айтишувларнинг ўлан, ёр-ёр, лапар шакллари ри-
вожланган» [3, 153-б]. Кўринадики, қадим-қадимдан ёр-ёр 
ва ўлан жанрлари архаик қатлами бир илдизда туташган… 

«Мезонул-авзон»даги фолклоршуносликка оид бўлган 



330 
 

яна бир маълумот «ўзонларнинг ўзмоғи» ва «ўзбакларнинг 
буди-будойи». Маълумки, туркий шеваларнинг бирида 
бахшилар ўзонлар деб юритилади. Ўзонларнинг ўзмоғи бу 
бахшиларнинг ижроси. Навоий арузга таалуқли бўлмагани 
боис бу ҳақда қисқа тўхталади. Бироқ эътироф этиш керак-
ки, Навоий яшаган даврда катта томошагоҳларда, базмлар-
да, ҳатто Навоийнинг ўзи ташкил этган, иштирок этган 
кўнгилочар мажлисларда бахшилар достон айтишган. 
Ҳатто, улар сўзлашлари, куйлашлари учун қурилган махсус 
мосламалар бўлган [3, 77-88-б.].  

Энди «ўзбакларнинг буди-будойи»га келсак, бизнингча 
бу маросим билан боғлиқ қўшиқ туридир… 

Асардаги аруз вазнига оид бўлмаган шеърий шакллар-
нинг сўнгиси «туркий» атамаси ҳам халқ қўшиқлари турла-
ридан биридир. Шоир унинг мусиқийлиги, равонлиги ҳақи-
да ёзар экан, Хусайн Бойқаро ҳам «туркий»да девон тузган-
лиги ҳақида қайд этади. Бизнингча, туркийгўйлик айнан 
Навоий яшаган даврда ривожланган. 

Хулоса қилиб айтганда, Навоий нафақат халқ оғзаки 
ижодидан баҳра олган, балки фольклоршуносликка оид 
маълумотларни асарларида батафсил акс эттирган. Бундай 
бебаҳо маълумотлар халқ оғзаки ижоди асарларини 
ўрганишда муҳим илмий аҳамият касб этади. 

  
АДАБИЁТЛАР 

1. Алишер Навоий. Мукаммал асарлар тўплами. Т. 16 - том. – 
Тошкент: Фан, 2000. – Б. 92 

2. М. Қошғарий. Девону луғотит турк. 1-том. – Тошкент: 
Фан. 1960. – Б. 357 

3. М. Қодиров. Томоша санъатлари ўтмишдава бугун. 1-
жилд. – Тошкент. Мумтоз сўз. 2011. –Б. 150 

4. Алавия М. Ўзбек халқ маросим қўшиқлари. –Тошкент: 
Фан, 1974. – Б. 45. Заҳириддин Муҳаммад Бобур. Мухтасар. 
Нашрга тайёрловчи: С. Хасанов. –Тошкент: Фан, 1971. –Б. 172 



331 
 

POETİK DÜŞÜNCƏLƏRİ İLƏ DÜNYANI FƏTH  
EDƏN DAHİ 

 

THE GENIUS WHO CONQUERED THE WORLD 
WITH HIS POETIC THOUGHTS 

 

ГЕНИЙ, ПОКОРИВШИЙ МИР СВОИМИ 
ПОЭТИЧЕСКИМИ МЫСЛЯМИ 

 

Nigar İMAMƏLİYEVA 
AMEA Folklor İnstitutu 

imamaliyevanigar@gmail.com 
 

Summary 
Throughout his life, Nizami Ganjavi lived and created the ancient 

Azerbaijani city of Ganja, one of the important cultural centers of the 
time. Nizami Ganjavi’s anniversaries have always been celebrated in 
the country. 

Academician Karim Karimov said that on the eve of the 800th 
anniversary of the great poet (1938-1947) and in the years after the 
anniversary, a new era of appeal of Azerbaijani artists, writers, 
composers, sculptors and artists to Nizami’s works, “Khamsa” began. 
Historical novels, short stories, plays (S.Vurgun, H.Mehdi, A.Shaig 
and others) related to the life of the poet and the plots of his works 
(“Seven beauties”, “Leyli and Majnun”, “Khosrov and Shirin” 
“Isgandarnama”) were written.), operas, ballets, symphonic poems, 
romances to the poet’s lycrical ghazals” (1, 4). 

With the proclamation of 2021 as the “Year of Nizami Ganjavi” 
in our country, the President’s order is an important event not only for 
Azerbaijan, but also for the Turkic world, the East and, in a broad 
sense, world literature. The work Nizami Ganjavi, loved by the whole 
world, has gained eternity. It is his “Khamsa” that introduced Nizami 
Ganjavi to the world. The poet’s famous “Khamsa” stands at the peak 
of humanity’s search of spiritual riches and occupies a worthy place 
among the masterpieces of world literature. Unforgettable poems of 
the poer were turned into musical works by our genius artists, operas 
and ballets were prepared and traveled from hand to hand. 



332 
 

Key words: Nizami Ganjavi, Khamsa, culture, art, a wise saying, 
anniversary 

 
Резюме 
Низами Гянджеви на протяжении всей своей жизни жил и 

творил в древнем азербайджанском городе Гянджа, который 
являлся одним из важных культурных центров того времени. 
Юбилеи Низами Гянджеви всегда торжественно отмечались в 
стране. 

Академик Керим Керимов сказал, что «в канун 800-летия со 
дня рождения великого поэта (1938-1947) и в последующие после 
юбилея годы начался новый период обращения азербайджансикх 
мастеров искусства, писателей, композиторов, скульпторов и 
художников к произведениям Низами, к «Хамсе». Также на 
сюжеты произведений, относящихся к жизни поэта («Семь кра-
савиц», «Лейли и Меджнун», «Хосров и Ширин», «Искандерна-
ме»), были написаны исторические романы, повести, драмати-
ческие произведения (С.Вургун, Х.Мехди, А.Шаиг и другие), 
поставлены оперы, балеты, сочинились симфонические поэмы, 
романсы на лирические газели поэта» (1, 4).  

С объявлением 2021 года в нашей стране «Годом Низами 
Гянджеви» распоряжение главы Государства является важным 
событием не только для Азербайджана, но и для тюркского мира, 
Восточной и, в широком смысле, мировой литературы. Любимое 
всем миром творчество Низами Гянджеви обрело вечность. 
Именно его «Хамсе» прославила Низами Гянджеви во всем мире. 
Знаменитая «Хамсе» поэта стоя на вершине исканий челове-
чеством духовных богатств занимает достойное место в ряду 
шедевров мировой литературы. Незабываемые поэмы поэта были 
превращены нашими гениальными мастерами в музыкальные 
произведения, поставлены оперы и балеты, которые прос-
лавились во всем мире. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, «Хамсе», культура, 
искусство, мудрые слова, юбилей 

 
Azərbaycan xalqının ümummilli lideri Heydər Əliyev dahi 

şair Nizami Gəncəvi haqqında demişdir: “Nizami Gəncəvi elə 



333 
 

bir böyük şəxsiyyətdir ki, onun yubileylərini nəinki beş-on ildən 
bir, hər il qeyd etmək lazımdır”. 

2021-ci ildə, yəni bu il Azərbaycanın dahi şairi və mütəfək-
kiri Nizami Gəncəvinin anadan olmasının 880 ili tamam olur. 880 
illik yubiley münasibətilə cənab Prezident İlham Əliyev tərə-
findən sərəncam imzalanaraq ölkədə Nizami ili elan olunmuşdur. 
Ölkədə mütəfəkkir şairin yubileyi və 2021-ci il “Nizami Gəncəvi 
ili” elan olunması ilə əlaqədar respublikamızda silsilə tədbirlər, o 
cümlədən beynəlxalq konfranslar keçirilir və keçirilməkdə davam 
edir. Qardaş Türkiyə Cümhuriyyətində bu münasibətlə bürüncdən 
ön tərəfində şairin portreti, digər üzündə isə Gəncə şəhərindəki 
məqbərəsi öz əksini tapan xatirə pulu hazırlanmışdır. 

Nizami Gəncəvi bəşəriyyətin bədii fikir salnaməsində yeni 
səhifə açmış nadir şəxsiyyətlərdəndir. 1141-ci ildə Azərbaycanın 
Gəncə şəhərində anadan olan şair elə doğma vətənində yaşayıb-
yaratmışdır. Bəzi beynəlxalq elmi dairələrdə şairin doğum tarixi 
və məkanı ilə bağlı müəyyən fərziyyələr yürüdülsə də, mötəbər 
qurumlar, o cümlədən UNESCO-nun rəsmi sənədlərində bu 
rəqəm məhz 1141-ci il olaraq qeyd edilmişdir. 

Şair “Xosrov və Şirin” poemasının “Kitab üçün üzr” bölü-
mündə özünün anadan olması haqqında məlumatı belə qeyd edir: 

“Fələk yaradırkən deyib mənə “şir”, 
Lakin bu vücudum bir yun heykəldir, 
Deyiləm düşmənlə vuruşan şirdən, 
Yetər ki, özümlə döyüşürəm mən” (1, 69). 

 Görkəmli şair, ictimai xadim Rəsul Rzanın tərcüməsində 
təqdim olunan bu şeirdən bəlli olur ki, Nizami Gəncəvi şir bürcü 
altında anadan olmuş, bu poemanı isə 1175-1176-cı qəməri il 
arasında qələmə almağa başlamışdır. Həmin illəri nəzərə alarsaq 
görərik ki, şairin dünyaya gəldiyi il məlum olur.  

Şairin həyatı haqqında qaynaqlara çox az rast gəlsək də, 
təəssüf ki, əsərlərində də dəqiq və kifayət qədər məlumat yox-
dur. Əsərlərindən yola çıxaraq tədqiqatçılar şairin 3 dəfə evlən-
diyini deyirlər. İlk evlilik qıpçaq qul Afaqla baş tutur. Afaq iki 



334 
 

qız övladının dünyaya gəlməsini arzulayır. Nənələrinin davam-
çıları olaraq birinin xalçaçı, digərinin də boyaqçı olmasını istə-
yir. Amma şair təkidlə oğlunun olacağını vurğulayır və belə də 
olur. 1174-cü ildə onların Məhəmməd adlı övladları dünyaya 
gəlir. “Xosrov və Şirin” poeması yazılarkən Afaq çox erkən 
dünyasını dəyişmiş və daha sonra şair iki dəfə ailə həyatı qursa 
da, bu evlilikləri uğursuzluqla nəticələnmişdir. O da məlumdur 
ki, Nizami Gəncəvi 1209-cu ildə Gəncə şəhərində vəfat etmiş və 
onun məzarı üzərində məqbərə ucaldılmışdır. 

Dövrünün saray şairlərindən fərqli olaraq hökmdarların də-
vətlərini qəbul etməyən Nizami Gəncəvi azadlığı, sərbəstliyi sa-
ray həyatına dəyişməmişdir. Gəncə çölündə saray şairi Xaqani 
Şirvani ilə görüşündə də o: “şairə azadlığı ancaq şair özü verə 
bilər” deyə fikrini bildirir. Şirvani özü də Nizaminin saraydan 
kənarda xoşbəxt insan olduğunu vurğulayır.  

Dahi Nizaminin yaradıcılığı təkcə Azərbaycanın deyil, o cüm-
lədən Əfqanıstanın, Gürcüstanın, Türkiyənin, Tacikistanın, İranın, 
Özbəkistanın və digər dövlətlərin mədəniyyət və incəsənətinin for-
malaşmasında mühüm rol oynamışdır. Nizaminin bədii irsi Hafiz 
Şirazi, Mövlana Cəlaləddin Rumi, Sədi Şirazi və Əlişir Nəvai kimi 
böyük sənətkarların yaradıcılıqlarına güclü təsir etmişdir.  

Dünyada ilk “Xəmsə”nin müəllifi kimi Nizami Şərq ədəbiy-
yatında bu növ yaradıcı mühitin formalaşmasında əsaslı rol oyna-
mışdır. Özbək əsilli şair, filosof Əlişir Nəvai də (1441-1501) 
Nizami Gəncəvinin davamçılarından biri kimi “Xəmsə” yarat-
mışdır. Hər iki şairin “Xəmsə”sinə daxil olan əsərlər öz mövzusu, 
elmi-fəlsəfi fikirləri ilə diqqət cəlb edir. Özbək şairi Nizaminin 
əsərlərini oxumuş, onun sənət sehrinə düşmüş və “Xəmsə” 
yazmaq qərarına gəlmişdir. Nəvainin “Xəmsə”si “Heyrət ül-əb-
rar” (“Seçilmişlərin heyrəti”), “Fərhad və Şirin”, “Leyli və Məc-
nun”, “Yeddi səyyarə”, “Səddi İsgəndər” adlı poemalardan iba-
rətdir. Hər iki şairin əsərlərində fərqli və oxşar cəhətlər var. Niza-
midə nağıllar qızlar, Nəvaidə isə səyyahlar tərəfindən söylənilir. 
Nizami nağılları Azərbaycan həyatından alındığı kimi Nəvai na-



335 
 

ğılları da özbək xalqının həyatından alınmış novellalardır. Ni-
zamidə olduğu kimi Nəvaidə də mərdlik, cəsarət və sədaqət kimi 
bəşəri hisslər ifadə edilir. Bu il dünyada və türk ölkələrində Ni-
zami Gəncəvinin yubileyi ilə yanaşı Əlişir Nəvainin də 580 illik 
yubileyi keçirilir. Əlişir Nəvai Azərbaycan xalqı tərəfindən sevilir 
və əsərləri oxunur. Xalqımız Nəvaini öz şairlərimizdən ayırmır. 

Qeyd edildiyi kimi, Nizami Gəncəvini dünyaya tanıdan onun 
“Xəmsə”sidir. Şairin məşhur “Xəmsə”si insanlığın mənəvi sərvət-
lər axtarışının zirvəsində dayanaraq, dünya ədəbiyyatının şah 
əsərləri sırasında layiqli yer tutur. Nizaminin ilk poeması olan 
“Sirlər xəzinəsi” 1174-1175, daha sonra “Xosrov və Şirin” 1180, 
“Leyli və Məcnun” 1188, “Yeddi gözəl” 1197 və “İsgəndərnamə” 
1200-1203-cü illərdə yazılmış, “Xəmsə” (“Beşlik”) adı altında 
birləşdirilərək Yaxın və Orta Şərq xalqlarının ədəbiyyatlarında 
məşhurlaşmışdır. Sonuncu poema “İsgəndərnamə” isə özü də iki 
yerə ayrılır: “İqbalnamə” və “Şərəfnamə”. O, əsərlərini farsca 
yazmasına baxmayaraq İran ədəbiyyatşünasları söyləyirdilər ki, 
Nizami Gəncəvidən türk ətri gəlir. Onun yaradıcılığında bir-birini 
izləyən üç əsas prinsip var: daxili gözəllik, əxlaq və hikmət.  

Nizaminin “Xəmsə”sində iki poema xüsusən əhəmiyyət-
lidir. 20 söhbətdən ibarət “Sirlər xəzinəsi” və “İsgəndərnamə”. 
“Sirlər xəzinəsi”ində şair daha çox hekayələrdən istifadə edərək 
müdrikliyi təmsil edir. Poemada dünyanın yaradılması, ədalət, 
dövlət, əxlaq kimi məsələlərə toxunur.  

“İsgəndərnamə” əsərində isə Makedonyalı İsgəndəri xəya-
lən Azərbaycana gətirir və burada türk qızı Nüşabənin timsalın-
da türkün üstünlüyünü göstərir. Tarixi hadisələrdən, müharibəyə 
qarşı baxışlardan daha çox Nizami hikmətin sərvətdən, qızıldan 
üstün olduğunu qabartmağa çalışır. Ümumiyyətlə, şair poema-
larında əxlaqi və hikmətli hekayələrə yer ayırır. Süjet xəttini 
bunların üzərində qurur. Şairin iyirmi min (20.000) beyt olan 
farsca divanı olduğu qeyd edilsə də, günümüzə az bir hissəsi 
gəlib çatmışdır. Burada lirik şeirləri, qəzəlləri, qəsidələri və 
rübailəri yer alır. Nizaminin əsərləri Azərbaycanın memarlıq, 



336 
 

təsviri-incəsənət, musiqi, kino və teatrında, bir sözlə mədəniy-
yətinə də müsbət mənada ciddi təsir edib. Əsərləri əsasında mi-
niatürlər çəkilir, romanlar, muğamlar, operalar və simfonik əsər-
lər yazılır, tamaşalar səhnələşdirilir, filmlər çəkilir.  

Şair ölməz əsərlərində Azərbaycan xalqının atalar sözlərin-
dən geniş istifadə etmişdir. Nizami bütün poemalarında istər 
müəllif sözlərində, istərsə qəhrəmanların dilindən verdiyi 
beytlərdə həyatın müxtəlif sahələrinə dair, öz dövrünün ictimai, 
siyasi, əxlaqi normalarına müvafiq çox dərin mənalı fikirlər irəli 
sürmüşdür ki, bu fikirlər dahi şairin dünyagörüşünü, onun 
fəlsəfi-didaktik təlimini, hikmət və nəsihətlərini açıb göstərir. 
Onun aforizmləri, ağıl və idrak haqqında dediyi sözlər orta əsr 
qaranlıqları içərisindən sönməz günəş kimi dünyaya işıq salır. 

Folklorşünas alim Seyfəddin Rzasoy özünün “Nizami Gəncə-
vi: etnogenez və mifologiya” adlı kitabında qeyd etmişdir ki, 
“N.Gəncəvi öz ölməz dastanlarını yaradarkən dövrünün elmi-
fəlsəfi fikirlərindən qidalandığı kimi, xalqın tarixən formalaşan 
zəngin fikir, fəlsəfə, şifahi ədəbiyyat xəzinəsinə də sıx müraciət 
etmişdir. Xalq fəlsəfəsi, xalq hikməti, xalq təbabəti, şifahi ədə-
biyyatı şairin yaradıcılığında həm xalqın özünün obrazlı təcəs-
sümünün həddi vasitəsi, həm də Nizaminin ən ilkin fəlsəfəsi, xəl-
qi çıxış, həyatı dərk nöqtəsidir. Öz yaradıcılığında xalqın məna-
feyini güdən şair ilk növbədə xalqda yaranmış rəvayət, əfsanə, 
atalar sözü və məsəlləri, nağıl və dastanlardan barınma yolu ilə bu 
mənafeyə xidmət etmişdir. Nizami öz qəhrəmanlarına xarakter, 
xasiyyət verərkən ilk növbədə xalqın insan, qəhrəman haqqında 
arzu və istəklərinə əsaslanmışdır. Yəni ədalətli insan, dünyanı 
dərk edən insan Nizamidə xəlqi mövqedə duran, müdrik xalq 
fəlsəfəsi ilə düşünən qəhrəmandır. Məhz xalqdan gələn bu güclü 
xalların – əsatir, əfsanə, rəvayət, nağıl, dastan, atalar sözləri və s. 
hesabına Nizami qəhrəmanları xalqın qəlbinə yol tapa bilmiş, xal-
qların sevimlisi, dostu ola bilmişdir” (2, 12-13). 

Mütəfəkkirin hikmət dünyası haqqında ilk təsəvvürü “Sirlər 
xəzinəsi” yaradır. Poema başdan-başa hikmətli kəlamlardan iba-



337 
 

rətdir. Bu xüsusiyyət təkcə “Sirlər xəzinəsi”nə aid deyil, digər 
əsərlərdə də belədir. Nizaminin poemalarındakı hikmətli sözlə-
rin, zərbi-məsəllərin, öyüd və nəsihətlərin bir qismində insan 
mənəviyyatına ləkə gətirən zərərli vərdişlər, bəd əməllər kəskin 
tənqid olunur və şair müasirlərini bu əməllərdən uzaq olmağa 
çağırır. Əsərlərdə ən çox rastlaşdığımız hikmətli kəlam və nəsi-
hətlərdə xüsusən bu mövzulara daha çox üstünlük verilmişdir: 
səhhət və təbabət; sülh, müharibə, ədalət və zülm haqqında; 
dostluq və düşmənçilik; xeyirxahlıq, səbir, qənaət və digər möv-
zulara rast gəlirik. Müqəddəsliyin, paklığın ən əsas şərtlərindən 
biri də düzlük və doğruluqdur:  

“Bu bir həqiqətdir ki, doğruluq etsə hər kəs, 
Öz doğru işlərindən dünyada ziyan görməz” (3, 98). 

Şairin fikrincə bəxt həmişə oyaq olmur, tale həmişə insanın 
üzünə gülmür. İnsanın gənclik illəri ilə bağlı hikmətli kəlam və 
nəsihətlərə mütəfəkkirin poemalarında rast gəlirik. “Xosrov və 
Şirin” poemasında deyilir: 

“Həyat dünyasıdır hər şeydən üstün, 
Cavanlıq günüdür ən qiymətli gün. 
Dünyada həyatdan yaxşı şey nədir? 
Gənclik günü ömrə bir nümunədir” (3, 101). 

Orta əsrlərdə “Xəmsə” motivləri klassik poeziyadan sonra 
ən geniş əksini dekorativ və təsviri sənətdə, xüsusən miniatür sə-
nətində tapmışdır. Nizami motivləri əsasında təkcə miniatür 
sənətində deyil, həmçinin monumental divar təsvirləri və deko-
rativ-tətbiqi sənət növlərində – keramikada, xalçada, bədii parça 
və metal sənətində də xeyli qiymətli əsərlər yaranmışdır. Şairin 
ölməz əsərləri indi də sənətkarlarımız üçün ilham mənbəyi 
olmaqda davam edir. Əsərlərinin təsir dairəsi təkcə təsviri və 
dekorativ sənətlərlə məhdudlaşıb qalmır, həm də boyakarlıq, 
heykəltəraşlıq, kitab qrafikası, musiqi, kino, teatr və balet sahə-
sində də geniş əksini tapmışdır. 

Şair “Xosrov və Şirin”də şəkil çəkərkən adama can, quşa qanad 
verən rəssam Şapuru, onun sənətkarlığını ilhamla tərənnüm edir: 



338 
 

“Zirək, şəkil çəkən, qələmi iti, 
Xəyalən çəkərdi min bir surəti. 
Zərif işlərdə o xeyli pərgardı, 
Suların üstünə naxış salardı” (4, 38). 

“İsgəndərnamə” poemasının “Şərəfnamə” bölümündə Rum 
və Çin nəqqaşlarının yarışına ayrıca fəsil həsr edilmişdir. Həmin 
fəsildə rəssam Mani və onun sənəti haqqında xüsusi hekayət da-
nışır. Həmin hekayətdən nümunə olaraq aşağıdakı sətirləri gös-
tərmək olar: 

“Hovuz ətrafına naxışlar vuran 
Çəkdi çay yanında bitən otlardan. 
Mani çox uzaq bir eldən gəlirkən, 
Yolçunu susuzluq salmışdı əldən” (5, 290). 

Poemalarının surətləri, ayrı-ayrı süjet və motivləri Azərbay-
can, Türkiyə, İran və Hindistanın inkişaf etmiş parça və xalça 
sənətində də öz əksini tapmışdır. Toxunma süjetli xalça və par-
çalarda “Məcnun səhrada”, “Leyli və Məcnun vəhşi heyvanlar 
arasında” və bu kimi digər süjetlər daha çox təsvir olunmuşdur. 
Xalq rəssamı Əzim Əzimzadə şairin həyat və yaradıcılığına sə-
yahət edərkən “Şah Qızıl Arslan Nizaminin hüzurunda” adlı 
əsərini yaratmışdır. Görkəmli heykəltəraş Cəlal Qaryağdı da 
Nizami mövzusuna maraq göstərənlərdən biri olmuşdur.  

Akademik Kərim Kərimov söyləmişdir ki, “Dahi şairin ana-
dan olmasının 800 illiyi ərəfəsində (1938-1947) və yubileydən 
sonrakı illərdə Azərbaycan incəsənət ustalarının, yazıçıların, 
bəstəkarların, heykəltəraşların və rəssamların Nizami əsərlərinə, 
“Xəmsə”yə müraciətinin yeni dövrü başladı. Şairin həyatına aid 
və əsərlərin süjetlərinə (“Yeddi gözəl”, “Leyli və Məcnun”, 
“Xosrov və Şirin”, “İsgəndərnamə”) tarixi romanlar, povestlər, 
dram əsərləri yazıldı (S.Vurğun, H.Mehdi, A.Şaiq və b.), opera, 
balet, simfonik poemalar, şairin lirik qəzəllərinə romanslar bəs-
tələndi” (6, 4).  

Şairin unudulmaz poemalarının motivləri əsasında ecazkar 
musiqi əsərləri yaranmış, opera və baletlər hazırlanmış və eldən-



339 
 

elə gəzib dolanmışdır.  
Dahi bəstəkarımız Üzeyir Hacıbəyovun “Sənsiz” və “Sevgi-

li canan” romansları; şairin əsərləri və motivləri əsasında Əfrasi-
yab Bədəlbəylinin “Nizami”; Qara Qarayevin “Yeddi gözəl” 
baleti və “Leyli və Məcnun” simfonik poeması; Niyazinin 
“Xosrov və Şirin” operası; Fikrət Əmirovun “Gülüm”, “Nizami” 
simfoniyası və “Nizami” baleti; Ağabacı Rzayevanın “Vəslin 
həvəsi”; Süleyman Ələsgərovun “Sevgili yar gəlmiş idi”; Tofiq 
Quliyevin “Bəxtəvər oldum” və Cahangir Cahangirovun “Nazə-
nin” musiqili əsərlərinin Azərbaycan vokal musiqisinin inkişa-
fında və xalqımızın qəlbində özünəməxsus yerləri vardır. Niza-
mi Gəncəvi və Üzeyir Hacıbəyov dühası iki musiqili qəzəldə 
qovuşmuş və hər iki sənətkarın adını bir daha əbədiləşdirmişdir. 

Dahi bəstəkar Üzeyir Hacıbəyovun “Leyli və Məcnun” əsə-
rinə yazdığı opera Azərbaycan musiqi mədəniyyəti tarixində ilk 
opera olmuş və bu sənətin təməlini qoymuşdur.  

Mütəfəkkirin əsərləri teatr və kino xadimlərimizi böyük 
məhəbbət və həvəslə yeni əsərlər yaratmağa sövq etmişdir. 
“Qılınc və qələm”, “Atabəylər” tamaşalarında, 1982-ci ildə çə-
kilmiş “Nizami” bədii filmində dahi şairin təkrarolunmaz obrazı 
səhnəyə gətirildi. Filmdə baş rol ifaçısı Müslüm Maqomayev və 
filmin rejissoru isə Eldar Quliyevdir. 

Abdulla Şaiqin Nizaminin “İsgəndərnamə” poeması əsasında 
yazdığı “Nüşabə” pyesi, “Yeddi gözəl” poemasındakı “Bəhram 
və Fitnə” hekayəsinə həsr olunmuş “Fitnə” pyesi tamaşaya qo-
yularaq xalq tərəfindən böyük coşğu ilə qarşılanmışdır. Məmməd 
Səid Ordubadinin “Qılınc və qələm” romanı əsasında hazırlanmış 
tamaşada dahi Nizaminin həyatının bir hissəsi əks etdirilir. 

“Qılınc və qələm” haqqında Ordubadinin özünün qeydləri 
vardır. Ordubadi tərcümeyi-hal xasiyyətli yazılarının birində 
qeyd edir: 

“Romanda mühüm yer tutan məsələlərdən birisi də Nizami-
nin nə kimi bir şərait altında yaradıcılığa başlaması və Azərbay-
can kəndlisinin nə kimi bir ağır vəziyyətdə yaşamasından ibarət-



340 
 

dir. Nizami dövründə Şimali Azərbaycan ilə Cənubi Azərbay-
canın ümumi düşmənə qarşı təşkil etdiyi müttəfiq müdafiə, 
Azərbaycanda xəlifə nümayəndələri olan atabəylərə qarşı qoyu-
lan uzunmüddətli üsyanlar və Nizaminin yalnız bir şair deyil, 
siyasi bir sima kimi məmləkət işlərindəki iştirakı tarixi vəsiqə-
lərlə göstərilir. Romanı 1941-ci ilin may ayında bitirib Azərnəş-
rə verməyi düşünürəm. Bu romandan başqa Nizami yubileyi 
üçün dörd pərdədən ibarət bir opera mətni hazırlayıram. Opera 
Nizaminin həyat və mühitinə aiddir. Musiqisini gənc bəstəkar 
Əfrasiyab Bədəlbəyli yazır” (5, 10-11).  

800 illik yubiley ərəfəsində Azərbaycan Milli Elmlər Aka-
demiyasının nəzdində olan Milli Azərbaycan Ədəbiyyatı muze-
yinə mütəfəkkir Nizami Gəncəvinin adı verilmişdir. Muzeyin 
ekspozisiya zallarında böyük şairimizlə yanaşı, digər korifey sə-
nətkarlara həsr olunmuş stendlər, fotomateriallar, rəsm əsərləri, 
kitablar, sənədlər və şəxsi əşyalar toplanmışdır. Nizami muze-
yində Nizami lektoriyaları, elmi seminarlar, mühazirələr və di-
gər işlər təşkil edilir. 

Bakının mərkəzi metro stansiyasından biri şairin adını daşı-
yır və bu stansiyanın divarlarındakı 18 mozaik pannonu “Xəm-
sə”nin ənənəvi süjetləri canlandırır: “Bayquşların söhbəti”, 
“Kərpickəsənin nağılı”, “Sultan Səncər və qarı”, “Məcnun və 
atası”, “Leyli və Məcnun”, “Leylinin qəbri üstündə”, “Simnarın 
faciəsi”, “Bəhram və əjdaha”, “Fitnə”, “İsgəndər və çoban”, 
“Yeddi alim”, “Nüşabə və İsgəndər”, “Daranın ölümü”, “Nəqqaş 
Mani” sərnişinləri dahi şairin yaradıcılığı sehrinə salır. “Nizami” 
stansiyasına daxil olan qatarlarda bəstəkar Üzeyir Hacıbəyovun 
“Sənsiz” romansı səslənir.  

Şairin adına nəinki muzey, metro stansiyası, həmçinin 
AMEA Nizami Gəncəvi adına Ədəbiyyat İnstitutu, Nizami kü-
çəsi, Nizami Gəncəvi adına kinoteatr, park və digər mərkəzlər 
vardır.  

Bu gün təhsil və elm ocaqlarında Nizami Gəncəvinin həyat 
və yaradıcılığından söhbət açılır, bu barədə geniş şəkildə beynəl-



341 
 

xalq konfranslar təşkil olunur, kitablar çap olunur. Nizami Gən-
cəvi özü dərin bir dəryadır. İnsan o dəryaya baş vurduqca daha 
da dərinlərə doğru getmək istəyir. 

Məqaləmi elə Nizami Gəncəvinin “Xosrov və Şirin” poe-
masında bir parça ilə bitirirəm: 

“... Məni görmək istəsə hər kim, 
Beytimdə görünər ona sürətim”. 

Bu bir daha onu göstərir ki, Nizami Gəncəvi ölməz sənət-
kardır. İstər 800, 880, istərsə də 1000 il keçsə belə hər zaman 
əsərlərində elmi tədqiqatlar aparılacaq və əsərləri sevilə-sevilə 
oxunulacaqdır. 
 

QAYNAQLAR 
1. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Tərcümə edəni R.Rza. Bakı, 

“Lider nəşriyyat”, 2004, s. 69 
2. Rzasoy S. Nizami Gəncəvi: etnogenez və mifologiya. Bakı, 

“Elm və təhsil” nəşriyyatı, 2021, s. 12-13 
3. Sultanzadə V. Nizaminin hikmət və nəsihətləri. Bakı, 

“Yazıçı”, 1981, s. 98, 101 
4. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Bakı, 1962, s. 38 
5. Gəncəvi N. İsgəndərnamə. Bakı, 2011, s. 290 
6. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan incəsənəti. Bakı, “Elm” nəş-

riyyatı, 1997, s. 4 
7. M.S.Ordubadi. Qılınc və qələm. Birinci hissə. Bakı, “Şərq-

Qərb” nəşriyyatı, 2005, s.10-11 



342 
 

НИЗАМИ: ПРОИСХОЖДЕНИЕ, ЭТНИЧЕСКАЯ 
ПРИНАДЛЕЖНОСТЬ, РАСПРОСТРАНЕНИЕ ТЕМ, 

МОТИВОВ, СЮЖЕТОВ И ОБРАЗОВ В  
ЗАПАДНОЙ ЕВРОПЕ 

 

NİZAMİ: MƏNŞƏYİ, ETNİK MƏXSUSLUĞU, 
MÖVZU, MOTİV, SÜJET VƏ OBRAZLARININ QƏRBİ 

AVROPADA YAYILMASI 
 

NIZAMI: ORIGIN, ETHNICITY, DISTRIBUTION OF 
THEMES, MOTIVES, PLOTS AND IMAGES IN 

WESTERN EUROPE 
 

Низами МАМЕДОВ (ТАГИСОЙ) 
Доктор филологических наук, профессор 

Бакинский Славянский Университет 
nizami.mamedov@mail.ru 

 
Xülasə 
Nizami bədii fikir tarixinin ən yüksək zirvəsində dayanmış 

şairlərdəndir. Şairin lirik və məhəbbət qəzəlləri ilə yanaşı, həm də 
nəzmə çəkilmiş çoxsaylı romantik dastanları “Sirlər xəzinəsi”, 
“Xosrov və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “Yeddi gözəl” və “İskən-
dərnamə” ona böyük şöhrət gətirdi. Bu əsərlərdə yer almış mövzu, 
motiv, süjet, obraz və qəhrəmanlar şairin öz dünyasını dəyişməsindən 
sonra digər çoxsaylı söz sərrafları üçün nümunə olaraq nəinki türk, 
fars-tacik, həm də rus və Qərbi Avropa ədiblərinin yaradıcılığında 
təqlid üçün şərait yaratmışdır. 

Təsadüfi deyildir ki, İ.V.Höte, X.Evers, H.Heyne, F.X.Purqştal, 
rus futuristi V.Xlebnikov və digərləri, eyni zamanda Avropa ədəbiyyat 
tarixçiləri, Nizaminin əsərləri ilə yaxından tanış olduqdan sonra belə 
nəticəyə gəlmişlər ki, Bokkaçço, Volter, Şiller və başqaları Nizaminin 
“Xəmsə”sinin motiv və süjetlərindən geniş istifadə etmişlər. 

Bu günə qədər bir sıra qərəzli psevdoədəbiyyat tarixçiləri 
Nizaminin Azərbaycan ədəbiyyatına məxsus olması ilə bağlı sərsəm 
fikirlər səsləndirirlər. Y.Bertels, A.Krımski, M.Ə.Rəsulzadə və başqa 



343 
 

tanınmış ədəbiyyat tarixçiləri birmənalı olaraq Nizaminin Azərbaycan 
xalqına və Azərbaycan ədəbiyyatına məxsusluğunu konkret dəlillərlə 
ortaya qoymuşlar. 

Açar sözlər: mənşə, məxsusluq, mövzu, motiv, süjet, obraz, 
qəhrəman, mədəniyyət, Avropa, yayılma 

 
Summary 
In the cohort of poets, the name of Nizami stands at the top of the 

artistic thought of mankind. Both his lyrical and love ghazals, as well as 
numerous romantic dastans in the verses “Treasury of Secrets”, 
“Khosrov and Shirin”, “Leyli and Majnun”, “Seven Beauties” and 
“Iskendername” gained fame for the great poet. The themes, motives, 
plots, images and heroes laid down by him soon after his death became 
a bright example, following the examples of which the subsequent 
masters of the word followed, creating their imitations not only on the 
Turkic, Persian-Tajik soil, but also on Russian, Western European soil. 

It is no coincidence that I.V.Goethe, H.Evers, G.Heine, 
F.H.Purgstall, the Russian futurist poet V.Khlebnikov and many other 
European literary historians, after getting acquainted with the works of 
Nizami, express opinions that even Boccaccio, Voltaire, Schiller and 
many others widely used the motives and plots of Nizami's “Khamsa”. 
Despite the fact that various opinions are still being exaggerated about 
the origin and belonging of Nizami to non-Azerbaijani literature, 
nevertheless, major literary historians such as E.Bertels, A.Krymsky, 
M.E.Rasulzade and many others. we have definitely established its 
belonging to the Azerbaijani people and Azerbaijani literature. 

Key words: origin, affiliation, theme, motive, plot, image, hero, 
culture, europe, distribution 

 
В культуре каждого народа есть личности, творчество 

которых оставляет значительный след в его истории. Такой 
неординарной и глубомыслящей личностью в нашей лите-
ратуре и культуре является Низами Гянджеви. Несмотря на то, 
что определённые страницы его жизни были окутаны густым 
туманом, однако за последние 80 с лишним лет появились 
статьи, работы, разработки, материалы, монографические 



344 
 

труды, проливающие свет во многие стороны и направления 
всего творческого пути поэта. О нём, о его творческом 
своеобразии, как лирика и как крупного мастера эпических 
романов в стихах, высказывались не только азербайджанские, 
турецкие, персидские, узбекские, но и российские, европей-
ские востоковеды-ориенталисты. Творчество Низами, основ-
ные его темы всегда считались и воспринимались критиками 
как неординарность его художественного мировосприятия 
действительности. Именно поэтому как мыслитель Вселен-
ского масштаба он всегда притягивал внимание суфиев, 
религиоведов, этнографов, педагогов, философов, психологов, 
эстетов, фольклористов, поэтов, писателей, критиков, ис-
ториков литературы. Оставленное им богатое культурно-
поэтическое наследие, видимо, и впредь с прохождением 
веков, ещё больше будет приковывать внимание. 

 Приведя полное имя Низами А.Е.Крымский называет 
его шейх Низамаддин Абу Мухаммад Ильяс ибн Юсуф ибн 
Заки ибн Муаййад Гянджави (у него именно Гянджави – 
Н.Т.) и указывает, что лучший романтический (точнее су-
фийско-романтический) азербайджанский поэт, непрекра-
щающийся источник подражаний для последующей персид-
ской романтики, в высшей степени любимый первообраз и 
для представителей тюркоязычных литератур, гениальный 
поэт мирового значения (5, с. 21). 

Прямо в начале своей монографии А.Крымский заме-
чает и о грубых искажениях исторических данных, что, по 
его мнению, продолжалось «чуть ли не три столетия спустя 
после его смерти. Это глава в три страницы, которую 
среднеазиатец <из Самарканда> Даулатшах (XV в.) отвёл 
Низами в своём антологическом, комплятивном своде поэ-
тических биографий «Тазкират аш-шуара» («Памятная за-
писка о стихотворцах», соч. 1487). Несмотря на некоторую 
поверхностность статьи Даулатшаха, в то же время 
А.Крымский считает, что там имеются ценные указания о 



345 
 

принадлежности Низами кахиям – трудовому цеховому 
братству ордену (5, с. 21). 

Здесь же А.Крымский подчеркнуто замечает: «Порази-
тельно, что ни один западноевропейский исследователь не 
придал значения этому первостепенной важности факту, 
дающему ключ к пониманию общественных настроений 
поэта» (5, с. 21-22). 

Ознакомившись с трудами крупных низамиведов, чуть 
не затеряешься в океане критических мыслей и взглядов, 
посвящённых Низами. Дело усугубляется ещё и тем, что 
иногда кажется фактически не осталось мыслей, не выс-
казанных относительно творчества Низами, его тем, идей, 
мотивов, образов персонажей, героев, проблем, жанров, 
эпической остроты его сюжетов, полярных мыслей, иногда 
порою полностью противоречащих друг другу, или мнений 
относительно творческого метода, которым пользовался 
Низами Гянджеви в богатом и разностороннем творчестве. 

Г.Араслы подчеркивал: «Несмотря на то, что Низами пи-
сал свои произведения на персидском языке, он всегда мыслил 
как азербайджанец, свои образные выражения всегда брал из 
живого народного языка». Для подтверждения своих мыслей 
Г.Араслы далее пишет: «Не случайно, что, когда персы ведут 
речь о стихах Низами и Хагани, говорят, «buуi-тürk мuаyəd», 
т.е. здесь «тюрком пахнет» (2, с. 139). 

Интересна и такая мысль Г.Араслы: «Начиная с XII по ХХ 
век сочинения Низами в значительной степени повлияли как 
на всех азербайджанских поэтов, так и поэтов Востока – 
Хосров Дехлеви, Джами, Хатифи, Навои, Мектеби, Амири, 
Наими, Хилали, Фейзи, Абди, Ахмеди, Шейхи, Хамди, 
Джалили и других. В результате, доходчиво пользуясь гением 
Низами, они создавали на тему «Хамсе» свои поэмы. 

Многие из них, начиная свои произведения с именем 
Низами, его же именем заканчивали их (2, с. 155). 

Повторно ознакамливаясь с произведениями поэта, можно 



346 
 

со всей уверенностью утверждать, что творчество Низами в 
подлинном смысле этого слова носит Ренессансный характер. 
Так, исходя из каких постулатов о нём можно писать так?! По 
всей вероятности, ещё у представителя итальянского Ренес-
санса XV в. Джованни Боккаччо можно найти некоторые мо-
тивы, когда-то нашедшие своё отражение в творчестве Низами. 
А в «Западно-восточном диване» великий немецкий поэт 
Иоганн Вольфанг Гёте, пользуясь сюжетами и образами поэм 
«Хамсэ», говорил о героях Низами Фархаде, Ширин, Лейли, 
Меджнуне, Бахраме (3, s. 11), которых он объединяет в стихот-
ворении и в книги о любви, связанные с личными взаимоот-
ношениями Гёте и Марианны Виллемер. Впервые в опубли-
кованном ровно 202 года назад (в 1819 г.) в «…диване» Гёте 
свидетельствовал о формировании в новое время интересней-
шего явления мировой культуры вообще, литературы в част-
ности – западно-восточного синтеза. В «Западно-восточном ди-
ване» Гёте сумел органически соединить восточную и запад-
ную культуру, высказал весьма важную мысль обобщечелове-
ческом значении, не забывая при этом, что Восток и Запад всё-
таки совершенно разные культурно-исторические формации. 

Гёте хорошо понимал, что восточная поэзия сложна 
своим богатейшим иносказательным языком, чем богаты 
эпические поэмы Низами, где самые фантастические мисти-
ческие понятия выражены в образах любовного вожделе-
ния. Гёте, введя подобные образы в свой «Диван», помимо 
Низами заимствовал эту традицию и у других восточных 
поэтов, например, Хафиза. В то же время, несмотря на то, 
что Гёте жил в Германии, однако своей духовностью, внут-
ренним миром был связан с Востоком. 

Следует заметить, что обращение Гёте к Востоку не 
было неожиданным, поскольку основания для этого были 
заложены и в практическом и в теоретическом философ-
ском плане задолго до него. Процесс этот начал формиро-
ваться ещё до XVIII в. Ведь мировая литература и до Гёте 



347 
 

знала игру масками и инкрустирование поэзии с восточны-
ми мотивами – сюжетами, образами, персонажами, особен-
но часто орнаментом, т.е. внешней атрибутикой Востока. 
Как известно, восточная поэзия, в том числе поэзия Низами 
наряду с отмеченными, отличается также метафорической 
сложностью, иносказательностью языка, что в результате 
охотно было заимствовано немецким поэтом (8). 

Великая муза Низами дала эхо в творениях и других 
западных художников слова, как выше отметили, Боккаччо, 
а также Вольтера, Шиллера, Гейне и т.д. Неслучайно пишет 
крупный немецкий исследователь Фон Хаммер-Пургштал о 
том, что «Турандоты» Гоцци и Шиллера в некоторой сте-
пени напоминают моменты дастанов, имеющих место в 
«Семи красавицах» Низами Гянджеви. Или же именно в 
результате исследований и перевода Фон Хаммера Пургш-
тала у этого немецкого автора появилась поэма «Ширин». А 
другой немецкий исследователь под влиянием поэм 
«Хосров и Ширин» и «Лейли и Меджнун», одухотворявшие 
его, в результате создал объёмистое стихотворение «Хосров 
и Ширин». А немецкий поэт Х.Эверс, основываясь на моти-
вах поэмы Низами «Сокровищница тайн», писал своё 
оригинальное сочинение «Иса и дохлая собака» (1, с. 28). 

Представляя себе все величие Низами Гянджеви немец-
кий поэт Генрих Гейне писал: «В Германии есть свои круп-
ные поэты. Однако они перед Низами не являются такими» 
(8, c. 58). 

Несмотря на то, что европейские авторы начали иссле-
довать, переводить и издать произведения Низами Гяндже-
ви в Европе ещё с XVII в., однако подлинный процесс 
ознакомления Европы с Низами начинается именно с Фон 
Хаммер Пургштала (5, с. 21-38). 

А.Крымский в названной монографии пишет, что из 
европейских путешественников португалец Педро Тейхейра 
первым намекает на Низами. Как полагает А.Крымский 



348 
 

Тейхейра знал поэмы «Искендернаме» и «Хосров и Ши-
рин», при этом не отметил имени их автора (5, с. 32). 

Фон Хаммер Пургштал в своей «Истории персидской 
изящной словесности» усилил через европейцами славу 
Низами ещё и тем, что поместил Низами в придуманную 
лично Хаммером же поэтическую «Седмирицу», которую 
якобы сами персы канонически установили и тем будто бы 
ограничили круг своих подлинно великих признанных 
поэтов. В это произведение вошли по выбору самого Хам-
мера следующие поэты: Фирдоуси – как представитель ис-
торико-героического эпоса, Низами – эпик-романтик, Анва-
ри – панегирист, Джалаладдин Руми – поэт-мистик, Саади – 
моралист, Хафиз – любимый лирик, а седьмой и заключи-
тельный великий поэт, совместивший жанры всех их, кроме 
Фирдоуси – это Джами, который вместе с теми шестью 
«пьет нектар бессмертия на семитрапезном пиршенстве поэ-
тического персидского неба» (4; 5, с. 40). 

Популяризацию творчества Низами на Западе, вне 
всякого сомнения, помогли переводы его произведений, 
особенно «Хамсэ». Проанализировав немецкий перевод, 
А.Крымский оценивает его «Бахрам Гур и русская царевна, 
«плохонький, сплошь да рядом и неверный» (5, с. 44). А 
английский перевод поэмы «Лейли и Меджнун» Дж.Аткин-
соном оценивает как лучший (5, с. 44). 

Важные сведения о Низами Крымский находит в книге 
барона А.Руссо-младшего «Восточный парнас». При изуче-
нии содержательных особенностей книги А.Руссо, Крым-
ский исходит из того, что в своё время в распоряжении у 
барона А.Руссо была богатая коллекция рукописей с 
произведениями тогдашних поэтов, что было собрано от-
цом, бароном Руссо-старшим во время своей дипломати-
ческой службы в Иране и Багдаде или других местах азиат-
ской Турции. Крымский утверждает, что А.Руссо-младший 
не был знаком с немецким переводом, да и вообще он не 



349 
 

знал немецкого языка.  
О Низами можно найти определённые сведения в рабо-

тах Ф.Б.Шармуа, Х.Риттера, Ч.Э.Уильсона, А.Массе, Г.Мас-
се, А.Лерха, И.Шерра, А.Шпренгера, Бахера и др. Рукописи 
творений Низами описаны в каталоге Рьё. Помимо наз-
ванных следует говорить об Аудских рукописей в Индии 
(1854), Берлинских рукописей (1888) и о Бодлианских ру-
кописей в Оксфорде (1898), в которых не только конста-
тировано о сохранившемся диване лирики Низами, но и 
сказано о содержании образцов, вошедших в этот диван. 

Как пишет А.Крымский, о Низами имеются сведения у 
Фриллея, Р.Леви, Вильсона, Я.Рыпки. Председатель Об-
щества любителей российской словесности А.Е.Грузинский 
сделал перевод одной из новеллы из поэмы «Семь 
красавиц». С поэмой «Семь красавиц» Низами русского 
читателя ознакомил Е.Э.Бертельс, что явилось нормальным 
прозаическим переводом, напоминающего английский пере-
вод Аузли. Немало сделал для популяризации творчества 
Низами Ю.Н.Марр, в разные время выступивший с сообще-
ниями и докладами. 

Обращение западноевропейских историков литературы 
и литературоведов к наследию великого азербайджанского 
поэта и мыслителя однозначно подтверждает мысль о том, 
что Низами в условиях XII и начала XIII вв. открыл совер-
шенно новое направление в искусстве художественного 
слова не только в персоязычной литературе, но и внёс нео-
ценимый вклад в развитие ренессанского восприятия окру-
жающего мира. Используя мифологические, архаические, 
религиозные, фольклорные темы, мотивы, сюжеты, образы 
и герои для своих произведений, беря за основу своих 
творений проблемы тогдашней действительности, он сумел 
в каждом конкретном случае придать им современное зву-
чание. Будучи новатором, объединив все свои усилия для 
изображения жизни народа в присущей себе манере и стиле, 



350 
 

Низами Гянджеви создавал произведения, свет и сила ко-
торых по сей день приковывает пристальное внимание как 
писателей, так и историков литературы на Востоке, так и на 
Западе. 

 
ЛИТЕРАТУРА 

1. Ağayev Ə. Nizami və dünya ədəbiyyatı. Bakı, 1991 
2. Araslı H. Azərbaycan ədəbiyyatı: tarixi və problemləri. 

Seçilmiş əsərləri. Bir cilddə. Bakı, “Gənclik”, 1998, 732 s. 
3. Арзуманова И.Т. Изучение творчество Низами в анг-

лийском литературоведении // Автореф. дисс. канд. филол. наук. 
Баку, 1984 

4. Hammer Çeşehichte der schönen Redikunsteş. 
5. Крымский А.Е. Низами и его современники. Баку, «Элм», 

1981, 473 с. 
6. Гаджиев А. Ренессансный мир «Хамсе» Низами Гян-

джеви. Баку, «Мутарджим», 2000, 296 с. 
7. Nizami Gəncəvi-850: Şаir haqqında məqalələr. Bakı, “Bakı 

Dövlət Universiteti nəşriyyatı”, 1992, 355 s. 
8. Соединить Запад и… ren.yandex.ru 
 
 



351 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ YARADICILIĞINA BİR BAXIŞ 
 

A VIEW AT NIZAMI GANJAVI'S ACTIVITY 
 

ВЗГЛЯД НА ТВОРЧЕСТВО НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 
 

Nizami MURADOĞLU (MƏMMƏDOV) 
Filologiya elmləri doktoru, professor 

AMEA Folklor İnstitutu 
 nizamimurad@gmail.com    

ORCID İD. https://orcid.org/0000-0002-2174-7264 
 
Summary 
President of the Azerbaijan Republic Ilham Aliyev signed a 

relevant order on the occasion of the 880th anniversary of the birth of 
Nizami Ganjavi, a great representative of classical Azerbaijan 
literature. According to the order 2021 is marked as the Year of 
Nizami in the country. Holding the anniversary ceremony of Nizami 
Ganjavi puts as a task to reconsideration of his activity and 
reinvestigation of the all parameters of his cultural heritage in front of 
the literary critics. Researches for this reason show that many mistakes 
have been made in the study of Nizami Ganjavi’s heritage and in the 
translation of his works into Azerbaijani. Even the poet’s verses 
related to Turkism and national identity have been deformed. Some 
thougths of the poet were forgotten and not added to the translations. I 
consider to emphasize reduction of the certain verses of poet that 
especially express the religious outlooks. There is no doubt that these 
verses are take important place on the studying of the national identify 
of the last prophet of mankind – Muhammad (pbuh).  

It is important to add that, Nizami Ganjavi also wrote 
“divan”(selected poems of a poet) in his native Tukish language. 
Aliyar Safarli the late academician found the poet’s divan (selected 
poems of a poet) in Turkish and presented it to the scientific world. 
This divan (selected poems of a poet) also take an important place on 
the investigation of the artistic heritage of poet. In the article it is said 
about such issues. 

Key words: Nizami Ganjavi, turk, poem, verse, couplet 



352 
 

Резюме 
По случаю 880-летия великого представителя классической 

азербайджанской литературы Низами Гянджеви Президент 
Ильхам Алиев издал соответствующий указ. Согласно указу, 
2021 год в стране объявлен Годом Низами. Проведение 
юбилейной церемонии Низами Гянджеви ставит перед 
литературными критиками задачу пересмотреть его творчество и 
пересмотреть все параметры его культурного наследия. 

С этой целью наше исследование показывает, что при 
изучении наследия Низами Гянджеви и при переводе его 
произведений на азербайджанский язык было допущено много 
ошибок. Деформированы даже стихи поэта и стихи, связанные с 
национальной принадлежностью и тюркизмом. Некоторые мысли 
поэта были забыты и не добавлены в переводы. В частности, 
считаю важным напомнить аббревиатуры некоторых стихов, в 
которых выражены религиозные взгляды поэта. Нет сомнений в 
том, что эти стихи имеют большое значение с точки зрения 
изучения национальной идентичности последнего пророка 
человечества – Мухаммада (мир ему и благословение). 

Также следует отметить, что Низами Гянджеви также напи-
сал диван на своем родном языке – турецком. Покойный 
академик Алияр Сафарли нашел диван поэта на турецком языке и 
подарил его миру науки. Этот диван также имеет большое 
значение при изучении художественного наследия поэта. 

В статье подробно рассматриваются подобные вопросы. 
Ключевые слова: Низами Гянджеви, турецкий, диван, 

стихотворение, куплет 
 
Giriş. Məlum olduğu kimi klassik Azərbaycan ədəbiyyatının 

nəhəng nümayəndəsi Nizami Gəncəvinin anadan olmasının 880 
illiyi münasibətilə Respublika Prezidenti İlham Əliyev müvafiq 
sərəncam veribdir. Sərəncama əsasən 2021-ci il respublika daxilin-
də Nizami ili kimi qeyd olunur. Onu da deməliyik ki, böyük şairin 
sovet dövründə 800 illik yubileyinin keçirilməsi zamanı tam kül-
liyyatı dərc edilmişdir, lakin sovet quruluşunun tələbləri baxımın-
dan müəyyən ixtisarların aparılması bu gün ədibin tam əhatəli öyrə-



353 
 

nilməsini çətinləşdirir. Ona görə də Azərbaycanın müstəqillik əldə 
etməsi ilə xalqın keçmiş mədəni irsinə yenidən baxılması zərurətini 
ortaya çıxarır. Bu aspektdən yanaşdıqda Nizami Gəncəvinin 880 
illik yubiley mərasiminin keçirilməsi onun yaradıcılığına yenidən 
baxılmasını, onun mədəni irsinin bütün parametrlərinin yenidən 
araşdırılmasını bir vəzifə kimi ədəbiyyatşünasların qarşısında qoyur.  

Araşdırmanın məqsədi. Nizami Gəncəvi irsinin öyrənil-
məsində, onun əsərlərinin Azərbaycan dilinə tərcümə edilmə-
sində yol verilmiş bəzi yanlışlıqlara aydınlıq gətirməkdir. Hətta 
tərcümələrdə şairin milli kimliyi ilə bağlı, türklük ilə əlaqəli 
beytləri, misraları deformasiyalara məruz qalıbdır. Şairin bəzi 
fikirləri unudularaq tərcümələrə əlavə edilməyibdir. Rast gəldi-
yimiz bu kimi qüsurları açıb göstərməklə aradan qaldırılması 
məqsədilə təkliflər verməyi planlaşdırırıq. 

Məqalədə tipoloji, müqayisəli metoddan istifadə edilmişdir. 
Araşdırma göstərir ki, böyük Azərbaycan şairinin sovet 

dönəmində 800 illik yubileyinin geniş miqyasda qeyd edilməsi 
onun irsinin tədqiqi və təbliğində əsaslı dönüş yaratmışdır. Şai-
rin əsərləri doğma ana dilinə tərcümə edilərək akademik çapı 
həyata keçirilmişdir. Bu böyük işlərin üstünə kölgə salmadan 
deyə bilərik ki, bütün bunlara baxmayaraq, Nizami Gəncəvinin 
yenidən öyrənilməsinə, onun əsərlərinin yenidən tədqiqatına, ye-
ni yazılarının axtarılıb tapılmasına ehtiyac vardır. 

Xüsusilə şairin əsərlərində dini görüşlərinin ifadə olunduğu 
müəyyən beytlərin ixtisarını xatırlatmağı vacib sayıram. İstər 
şairin dünyagörüşünün formalaşmasında o zamankı dini təsəv-
vürlərin rolunu müəyyənləşdirmək, istərsə də bəşərin sonuncu 
peyğəmbəri Məhəmməd (s.s.)-in milli kimliyini öyrənmək baxı-
mından həmin misraların böyük əhəmiyyət daşıdığı şəksizdir.  

Məmməd Əmin Rəsulzadənin “Azərbaycan şairi Nizami” 
əsərində bununla bağlı aşağıdakı qeydlərə rast gəlirik. “Həzrəti 
peyğəmbəri mədh edərkən şair yenə “türk” sifətini qullanır. Ni-
zaminin bu beytləri eynilə nəql edilməyə dəyər bir şah əsərdir: 

Öylə peyğəmbər ki, Əfridun ilə Cəmşid anın 



354 
 

Hökmü altında duyar qorxu-güvən. 
Bir ərənlər heylinin sərheyli kim, 
Ta qiyamətə tək odur söz söyləyən,  
Öylə bir amir ki, əmrilə anın 
Uslanır hər kəs, görür dünya düzən. 
Yeddi heylin sahibi bir türk kim, 
Yerdə, göydə həp odur yol göstərən” (1, 211). 

 Bu beytlər şairin “Xosrov və Şirin” əsərində Məhəmməd 
peyğəmbər haqqında dediklərindəndir. Məmməd Əmin göstərir 
ki, şair əsərlərində 80 yerdə “türk” sözünü işlətmişdir. Bu söz 
bəzən sifət kimi gözəl, cəsur, igid anlamında da işlənmişdir. Bi-
zə görə nümunə verdiyimiz bənddəki “türk” sözü isə peyğəm-
bərin etnik kimliyini bildirmək məqsədi ilə qələmə alınmışdır. 
“Yeddi heylin sahibi bir türk kim, Yerdə, göydə həp odur yol 
göstərən” deyildiyinə, peyğəmbərin milli kimliyinə işarə olun-
duğuna görə “pantürkizm” əhvali-ruhiyyəsinin hökm sürdüyü o 
illərdə sovet dövrü nəşrlərindən bu hissə çıxarılmışdır. 

Biz belə bir oxşarlığı şairin digər əsərlərində də araşdırdıq. 
Şairin “Leyli və Məcnun” əsərində rast gəldiyimiz buna bənzər 
beytləri seçib yazdıq, oxucuların diqqətinə çatdırmaqla bir daha 
bildirmək istəyirik ki, sovet ədəbiyyatının qarşısındakı əsas hədəf 
Həzrəti peyğəmbərin yüksək ali sifətləri deyil, məhz milli kimli-
yinin gizlədilməsi idi. Belə ki, Azərbaycan dilinə tərcümə edilərkən 
“Xosrov və Şirin” əsərində peyğəmbərin milli kimliyini bildirən 
beytlə yanaşı çıxarılmış digər 3 (üç) beytin oxşarları şairin “Leyli 
və Məcnun” əsərinin tərcüməsində olduğu kimi saxlanılmışdır. 

 

SONUNCU PEYĞƏMBƏRİN TƏRİFİ 
Ey altı cəhəti heyrətləndirən, 
Atını çapırsan yeddi göyə sən (4, 21). 
Tanrı dostlarına sənsən şahsüvar,  
Yeddi göy üstündə bir məclisin var (4, 22). 
 

PEYĞƏMBƏRİN MERACI 
Yeddi xəzinəni açaraq bir dəm,  



355 
 

Dörd gövhər üstünə basmısan qədəm (4, 23). 
Yeddi xəzinə – yeddi göyə işarədir. Dörd gövhər – dörd 

ünsür: su, torpaq, od və hava deməkdir. 
Yeddi qat göylərdən keçib yüksəldin,  
Yüksəlib ən uca zirvəyə gəldin.  
“Sübbuh” söyləyərək göy sakinləri,  
Kölgənin nurində çimdi min pəri (4, 24). 

Sübbuh – yüksək tərif və sitayişə layiq olan deməkdir. 
Göründüyü kimi, Məhəmməd peyğəmbərlə əlaqədar yeddi 

rəqəmi bir çox hallarda Həzrətin böyüklüyünü göstərmək anla-
mında işlədilir. 

Bəhs etdiyimiz çıxarılmış hissəni “Xosrov və Şirinin” 2004-
cü il nəşrində axtararkən Həmid Araslının yazdığı “ÖLMƏZ 
MƏHƏBBƏT DASTANI” adlı ön sözdə bəzi məqamlar diqqəti-
mizi cəlb etdi. “Poemanın orta əsrlər, eləcə də sonralar edilmiş 
bütün tərcümələrində bir çox sərbəstliyə, ixtisar və əlavələrə, 
mütərcim müdaxiləsinə yol verildiyindən onların heç birini oriji-
nalın dəqiq əksi hesab etmək olmaz. “Xosrov və Şirin” əsərinin 
indiki mənada başa düşdüyümüz tərcüməsi 1947-ci ildə görkəm-
li şairimiz Rəsul Rza tərəfındən edilmişdir. Bu tərcümə müəy-
yən dəyişikliklərlə 1948-ci ildə Azərbaycan Mədəni Rabitə Cə-
miyyəti tərəfindən ərəb əlifbası ilə də nəşr olunmuşdur. Mütər-
cim öz tərcüməsini 1962-ci ildə elmi tənqidi mətn ilə yoxla-
yaraq, yenidən işləmiş, bədii məna cəhətdən onu təkmilləşdirə-
rək nəşr etmişdir. Mütərcim heca vəzni ilə etdiyi tərcümədə 
orijinalın əsas məziyyətlərini saxlamağa müvəffəq olmuş, Niza-
minin bədii ifadələrini, aforizmlərini, dərin məna ifadə edən 
hikmətli beytlərini Azərbaycan dilində dürüst ifadə edə bilmiş-
dir. Əvvəlki çaplarda nəzərə çarpan orijinaldan uzaqlaşma halla-
rı, bir beyti bir neçə beytlə ifadə etmək və məna təhrifləri əsasən 
aradan qaldırılmışdır. Bu tərcümə orijinala nə qədər yaxın olsa 
da, yenə də şairin bəzi beytlərinin dəqiq verilməməsi halları 
özünü göstərirdi” (3, 21). 

Həmid Araslının da etirafı bir daha Nizami Gəncəvinin 



356 
 

əsərlərinin elmi-tənqidi mətninin yenidən hazırlanmasının ak-
tuallığını aşkara çıxarır. Aydın olur ki, Nizami Gəncəvinin Mə-
həmməd peyğəmbərə “türk” deməsi onun əsərlərinin tərcümə və 
yenidən çaplarında müəyyən ixtisarlara, dəyişikliklərə məruz 
qalmasına səbəb olubdur. 

Məmməd Əmin Rəsulzadə o cümlədən qeyd edir ki, “Sul-
tani-Kəbə” qəsidəsində də şair Məhəmməd (s.s.) peyğəmbərə 
ərəb vücudlu türk deyir, bu sözü dəfələrlə işlədərək həm də oz 
milli kimliyi haqqında məlumat verir.  

Biz də “Kəbə sultanı” qəsidəsində Nizami Gəncəvinin Mə-
həmməd peyğəmbər haqqında dediyi fikri axtardıq. Xəlil Rza Ulu-
türkün tərcüməsində həmin qəsidədən bir parçanı təqdim edirik: 

Odur Kəbə sultanı yeddi ölkə təxtində, 
Qara çətir başında, yaşıl diba əynində. 
Dördkünc uca təxtində Xosrovlar tək əyləşib 
Həlqəsinin pərgarı göylər dairəsində. 
Ərəb əndamlı türkdür, hər gün min könül ovlar, 
Ənbərdən qara xal var nurlu, ağ çöhrəsində (5, 141). 

Aydın olur ki, “Nizami azərbaycanlıların sadə, məmləkət-
çilik deyil, milli duyğularını dəxi qabardacaq bir isimdir. Bu 
isimlə sadə azərbaycanlılar deyil, bütün türklərin öyünmələri 
gərəkdir. Dilinin farsca olmasına rəğmən, heç bir şairdə türklük 
Nizamidə olduğu qədər ideallaşdırılmış deyildir” (1, 58). 

Göründüyü kimi, fars dilində yazmaq fars şairi olmaq deyil-
dir. Əvvəla, Nizami fars dili ilə yanaşı, ərəb dilini də bilirdi. İkin-
cisi də, onun ana dilində yazdığı əsərlər də mövcuddur, bu haqda 
aşağıda danışılacaqdır. O dövrü təhlil edərkən Bertelsin qeyd 
etdiyi aşağıdakı fikri də nəzərə almaq lazım gəlir: “Fransız dili rus 
aristokratı üçün məcburi olduğu kimi, fars dili də səlcuq feodalları 
üçün məcburi bir dil sayılırdı. Şəһər һəyatı tərəqqi etdikcə bu dil 
şəһərdə də görkəmli rol oynamağa başlayır. Fars dili səlcuq 
dövləti tərkibinə daxil olan saysız‐һesabsız xalqları birləşdirmək 
üçün vasitə olan beynəlxalq bir dil idi. Bu epoxada fars yazısının 
belə geniş yayılmasına səbəb də məһz bu idi” (11, 17).  



357 
 

Nizami Gəncəvini farslaşdırmaq istəyənlərə bundan tutarlı 
cavab verilməyibdir. Hətta görkəmli rus alimi Yevgeni Bertels 
Nizaminin milli mənsubiyyəti ilə bağlı məsələdə yazır ki, “bəzi 
Avropa şərqşünasları daһa sonrakı fars mənbələrinə əsaslanaraq 
Nizaminin özünü və ya onun nəslini Qum şəһəri ilə əlaqədar et-
məyə çalışsalar da, bu təşəbbüsləri rədd etmək lazım gəlir. Bu 
qeyd “İskəndərnamə”nin ikinci һissəsindədir, guya Nizami 
burada Qumun adını çəkmişdir.  

Lakin ingilis şərqşünası Riyönün göstərdiyi kimi, bu sətirlər 
sonradan qondarılmışdır və Nizaminin deyildir. Bizim material-
larımız da Riyönün bu etirafını tamamilə təsdiq edir. Nizaminin 
Parisdə, Milli kitabxanada һicri 763‐cü (miladi 1360‐cı) il tarixi 
ilə qeyd edilən və mənə məlum olan ən köһnə əl yazısında da bu 
sətirlər yoxdur (11, 27-28). 

Professor Sənan İbrahimov da tərtib edib çapa hazırladığı 
“Nizami Gəncəvinin azərbaycanca yazdığı şeirlər” kitabında 
“Nizaminin türkcə şeirləri” başlıqlı ön sözündə yazır: “Əvvəla, 
Nizaminin milli mənsubiyyəti və divanın bəzi xüsusiyyətləri 
barədə məlumat verək. Şair özü fars dilində olan divanında milli 
mənsubiyyəti barədə deyir: 

Atadan, babadan türk olmuşuq biz, 
Ağıl məclisində görk olmuşuq biz (2, 3). 

Onu da qeyd etmək lazımdır ki, Nizami Gəncəvinin doğma 
ana dili – türk dilində yazdığı divan haqqında professor Sənan 
İbrahimov təkzibedilməz faktlarla öz fikrini möhkəmləndirir. 
Alim göstərir ki, “uzun müddət Misirin “Xədəviyyə” kitabxana-
sında saxlanan bu divan 1381 (2002)-ci ildə Sədyar Vəzifə Eloğlu 
tərəfindən İranda əski əlifbada nəşr olunmuş, Azərbaycanda isə 
ilk dəfə Hüseyn Türksoy tərəfindən divanın bəzi qəsidələri və 
qəzəlləri geniş elmi şərhlərlə çap edilmişdir. Müəllif hətta əlyaz-
manın üstündə yazılan cümlənin fotoşəklini vermişdir. Həmin 
cüngün Nizami Gəncəviyə aid olan səhifəsində aydın xətlə bu 
sözlər yazılmışdır: (Divani-Nizami. Talif əl-muli Nizami Ələddin 
əbi Məhəmməd Cəmaləddin Yusif bən Muəyyəd əl-Gəncəvi). 



358 
 

2013-cü ildə isə AMEA Rəyasət Heyətinin müxbir üzvü 
mərhum Əliyar Səfərli şairin türk dilində divanını öz 
redaktəsində yenidən “İqra” nəşriyyatında çap etdirmişdi. Şairin 
milli kimliyinin və bədii irsinin araşdırılmasında bu divanın 
böyük əhəmiyyəti vardır.  

Şahamettin Kuzucular “Genceli Nizami – türklügü, edebi 
yönü ve hayatı (13.yy) adlı məqaləsində yazır: “Genceli olduğu 
kesinleşen Nizaminin türk asıllı olduğu da kuvvetle muhte-
meldir. Pek çok kaynak bunu ispatlayacak deliller sunmaktadır. 
“Nizaminin Türk olduğu, AZERBAYCAN ’da yerleşen Türk 
kesim arasından çıktığı kesindir. Bunu onun eserlerinin bir ye-
rinde aktardığı şu beyitler de kanıtlamaktadır: Farsça şöyle der: 

Peder mer peder mera Tork bud, 
Der niru yek yeki gorg bud. 
Türkçe çevirisi: 
Benim atalarım ve dedelerim hepsi türktü, 
Her biri güçte sanki bir kurttu” (12). 

Məmməd Əmin Rəsulzadə də Nizaminin əsərlərində milli 
ruhu görərək bu xüsusda yazırdı ki, “bir əsəri milli yapan şəkillə 
bərabər özün də milli oluşudur. Bu iki amil arasında ahəng ol-
madığı təqdirdə bizə görə, əsəri milliləşdirən şey şəkildən ziyadə 
öz, başqa təbirlə dildən ziyadə mənadır. Yabançı dildə yazılmış 
bir əsər daşıdığı məna və ruha görə müəyyən şərtlər içində bir 
millət için milli ola bilir” (1, 50). 

Daha bir məqama diqqət yetirək. Nizami Gəncəvinin anası 
haqqında “Leyli və Məcnun” əsərində yazdığı bir beyt ilə əla-
qədar olaraq xeyli araşdırma aparmalı olduq. Əvvəl başdan qeyd 
edim ki, bu gün “Leyli və Məcnun” əsəri əsasən Səməd Vurğu-
nun tərcüməsində təqdim olunur. Hansı səbəblərdən olduğunu 
deyə bilmərəm, amma bu tərcümədə çox böyük yanlışlıqlara yol 
verilmişdir. Şairin anası haqqındakı beyt özü də çox böyük qü-
sur ilə çap olunmuşdur. Belə ki, hətta 2004-cü ildə S.Vurğunun 
tərcüməsi ilə ayrı-ayrı nəşriyyatlarda çap olunan əsərin özündə 
də variantlaşmalar vardır. Baxaq: 



359 
 

ANAM RƏİSƏNİN XATİRƏSİ 
 Kürd qızı anam da bizi tərk etdi,  
Bir ana qəlbiylə dünyadan getdi (4, 54). 
ANAM RƏİSƏNİN XATİRƏSİ  
Kürd qızı anam da bizi tərk etdi,  
Əsl ana kimi çiynimdə getdi (9, 44).  

Məmməd Əminə görə Nizaminin anası kürd rəislərindən 
birinin qızıdır, adətən, o rəislər də türk olurmuş, yəni milliyyətcə 
türkdür. Tədqiqatçıların bəziləri burada verilən “rəiseye” sözünü 
“Rəisə” – ad kimi oxuyaraq ananın adının Rəisə olduğunu bildi-
rirlər. Səməd Vurğun da bu halı ad kimi qəbul edərək şairin ana-
sının xatirinə yazdığı şeir parçasının sərlövhəsinə çıxarmışdır. 

Əbülfəz Elçibəy də “Fateh Səlahəddin: ərəb, kürd, yoxsa 
Azərbaycan türkü?” məqaləsində Nizaminin anası haqqındakı 
beyti təhlil edərək yazmışdır: 

“...Orta əsrlərdə “qurd” sözü ilə “kürd” sözünün ərəb əlif-
bası ilə yazılışındakı uyğunluğundan doğan qarışıqlığın başqa 
bir bənzəri Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi ilə bağlı olmuşdur. 
Bu mövzuda Azərbaycan ədəbiyyat alimləri təkrar-təkrar 
yazmışlar. Onların dediyini burada qeyd etməyi lazımlı sayıram. 
Belə ki, Nizami əsərlərinin birində “mənim qurd sifətli anam” 
yazmış (Gər maderi-mən Rəiseyi-qord/ Madər sefətane pişe mən 
mord – Mənim anam qurd Rəisə/Ana sifətində qarşımda öldü – 
red.), tədqiqatçılar bunu “Mənim anam kürd Rəisə” olaraq 
oxuyub, səhv təqdim etmişlər (orta çağda “qurd” sözü ilə “kürd” 
eyni şəkildə yazılardı)” (10, 162).  

Beyt haqqında Əliyar Səfərli və Xəlil Yusifli “Qədim və 
orta əsrlər Azərbaycan ədəbiyyatı” kitabında yazıblar: “Nizami-
nin anasının adı Rəisə şəklində qeyd edilmişdir. Son vaxtlara qə-
dər onun kürd olduğunu yazırlar. Lakin bizə görə, Nizami onun 
kürd olduğunu yox, igid olduğunu yazmışdır.  

Gər madere-mən Rəiseye qord 
Mader sefətane pişe-mən mord... 
(Mənim anam igid Rəisə 



360 
 

Ana sifətində qarşımda öldü) 
Buradakı “kord” sözü Nizami dövründə igid mənasını verən 

“qord” sözü ilə eyni cür yazılır, “kaf” və “gaf” hərfləri bir-birin-
dən seçilmirdi. Ancaq beytin mənası tələb edir ki, biz onu 
“qord” şəklində oxuyaq. Sanki Nizami anasının igidliyi ilə ana-
sayağı ölməsini qarşılaşdıraraq təzad yaratmışdır” (8, 123). 

Beytin açılışına keçmədən öncə şairin atasının xatirinə 
yazdığı mənzum parçadan birinci beytə nəzər salaq: 

Atam Yusif ibni Zəki Müəyyid  
Babam tək dünyanı tərk edib getdi (9, 53). 

İkinci misradakı fikirlə (babam tək dünyanı tərk edib getdi) 
anası haqqında deyilən şeirin ikinci misrasındakı (ana sifətində 
qarşımda öldü) məna yaxınlığı açıq aşkardır. Ancaq birinci 
misralardakı fərq ikincidə “gər” ədatının işlənilməsi ilə xüsusi 
olaraq şair tərəfindən bilərəkdən yaradılmışdır. 

Bizə belə gəlir ki, tərcüməçilər bütün zamanlarda beytdə ve-
rilən “gər” ədatını unudublar. Baxmayaraq ki, Əliyar Səfərli və 
Xəlil Yusifli bu məsələdə mətləbə daha da yaxınlaşıblar, lakin 
“gər” köməkçi nitq hissəsini nəzərə almadıqlarından yarımçıqlıq 
özünü göstərir. Çünki burada şair “gər” ədatını işlətməklə anası-
nın – “igid başçı” kimi təsvir etsə də, ölümün qarşısındakı acizli-
yini də dilə gətirir. 

Gər madere mən rəiseye qord 
Mader sefətane pişe-mən mord. 

Gər (baxmayaraq) mənim anam – igid başçı (rəisəydi) 
Ana sifətində (yəni, adi ana kimi) qarşımda öldü. 
Məlum olduğu kimi indi də “ailə başçısı” ifadəsi işlədilir. 

Belə ki, ailənin başçısı kişi öldükdən sonra başçılıq missiyası 
anaya keçir. Hətta bəzi ailələrdə “başçılığı” hər zaman qadın –
ana edir. Xalq məsəllərində də deyildiyi kimi, “kişi fəhlədir, qa-
dın bənna”. Buradan da ananın ailədə igidliklə başçılıq etməyə 
çalışması fikrinin hər zaman mövcudluğu özünü göstərir. Niza-
mi Gəncəvi də anasının, hətta rəisliyinə (başçılığına) bir qədər 
də təbəssümlə yanaşaraq müqayisəli şəkildə təzad yaradır və 



361 
 

ölüm qarşısında acizliyini göstərir.  
Orta əsrlər şeirində gər komponentinin işlənməsi ilə bağlı 

olaraq deyə bilərik ki, bu ədat adətən şeirdə təzad, müqayisə 
yaratmaq məqsədi ilə işlədilirdi. M.Füzuli də “Söz” qəzəlində 
belə bir frazaya üz tutubdur: 

Gər çox istərsən, Füzuli, izzətin, az et sözü 
Kim, çox olmaqdan qılıbdır çox əzizi xar söz (6, 151). 

Yaxud Nəsimidə: 
Gər inanmazsan ki, qəmzən yıхdı könlüm şəhrini,  
Bəs bu fəryadım nədəndir, didə qandan nəmdürür?  

(7, 232) 
Gər ənəlhəq sirrini faş еyləyim həqdən bu gün  
Kim, məni şövqündə yaхar dəхi hicran göstərir  

(7, 269). 
Nümunə gətirdiyimiz orta əsr şeir parçaları “gər” kompo-

nentinin o dövr üçün mənzum əsərlərdə nə qədər əhəmiyyətli ol-
duğunun göstəricisidir. Buradan da aydın olur ki, Nizami Gən-
cəvi anasının igidliyi ilə ölümü qarşısındakı acizliyini müqayisə 
edərək öz dərdini izhar etmişdir. Belə ki, adi zamanlarda özünü 
igid başçı kimi aparan və ya göstərən bir ananın ölümün qarşı-
sında acizliyi şeirin bədii təsir gücünü artırmaqla yanaşı, dün-
yanın pərgarında bir-birinin əksi olan qütblərin durduğunu da 
vurğulayır. İgid sözünün sinonimi cəsur, qəhrəman, qorxmaz, 
cəsarətli olduğu kimi antonimi də aciz, qorxaq, fağır, məzlum və 
s.-dir. Burada verilən rəis sözü başçı anlamında olub indiki 
zamanda başa düşdüyümüz qadın adını ehtiva etmir. “Qord” 
sözü də “qurd” olmadığı kimi, “kürd” də deyildir.  

Nəticə. Nizami Gəncəvi indiki Azərbaycan Respublikasının 
Gəncə şəhərində türk ailəsində doğulub boya-başa çatmışdır. 
Dövrünün çox böyük ziyalısı və şairi olaraq əsərləri, xüsusən də 
yaratdığı Beşlik (“Xəmsə”) ilə dünya şöhrəti qazanan şairin bəşəri 
ideyaları onun doğrudan doğruya böyük zəka sahibi, həkim və 
şeyx kimi şöhrətlənməsinə səbəb olub. Lakin zaman-zaman onun 
əsərlərinin üzünün köçürülməsində və tərcüməsində baş verən 



362 
 

yanlışlıqlar üzündən bir çox mətləblərdə dolaşıqlıq yaradılıbdır. 
Bu, bəzən bilməyərəkdən katiblərin səhlənkarlığı üzündən olubsa 
da, bəzən də qəsdən, bilərəkdən törədilmişdir. Qənaətimiz belədir 
ki, Nizami Gəncəvinin bədii irsinin tamamilə, ən qədim əlyazma-
larına əsaslanaraq yenidən akademik nəşrinə nail olmaq, əsər-
lərinin sətri və bədii tərcüməsini həyata keçirmək lazımdır. 

 
QAYNAQLAR 

1.M.Ə.Rəsulzadə. Azərbaycan şairi Nizami Bakı, “Təknur” 
nəşriyyatı, 2011, 520 s. 

2.S.İbrahimov. Nizami Gəncəvinin azərbaycanca yazdığı şeirlər, 
Bakı, Füyuzat nəşriyyatı, 2021, 102 s. 

3.Nizami Gəncəvi. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 
2004, 392 s. 

4. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 
2004, 288 s. (Tərcümə edəni: Səməd Vurğun. İzahların müəllifi: 
Mübariz Əlizadə. Ön sözün müəllifi və elmi redaktor: Xəlil Yusifli) 

5. Nizami Gəncəvi. Lirika, Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 160 s. 
6. Məhəmməd Füzuli. Əsərləri. Altı cilddə. I cild. Bakı, “Şərq-

Qərb”, 2005, 400 s. 
7. İmadəddin Nəsimi. Sеçilmiş əsərləri. İki cilddə. I cild. Bakı, 

“Lidеr nəşriyyat”, 2004, 336 s. 
8. Əliyar Səfərli, Xəlil Yusifli. Qədim və orta əsrlər tarixi, Bakı, 

“Ozan”, 1998, 632 s. 
9. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Вакı, “Çaşıoğlu”, 2004, 

240 s. (Tərcümə edəni: Səməd Vurğun. Ön sözün müəllifi: Azadə 
Rüstəmova. Redaktoru: Teymur Kərimli. İzahların müəllifi: Mübariz 
Əlizadə) 

10. Elçibəy Ə. Bütöv Azərbaycan Yolunda. Bakı, “NURLAR” 
Nəşriyyat Poliqrafiya Mərkəzi, 2004, 376 s. (Kitabın elektron 
variantının elmi redaktoru Ədalət Tahirzadədir). 

11.Yevgeni Bertels. Böyük Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, 
“Təhsil”, 2017, 168 s. 

12. Şahamettin Kuzucular. “Genceli Nizami – türklügü, edebi 
yönü ve hayatı (13.yy) 

https://edebiyatvesanatakademisi.com/uye/sahamettin  



363 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİNİN “XƏMSƏ”SİNDƏ AĞAC 
OBRAZI 

 

THE IMAGE OF TREE IN NIZAMI GANJAVI’S 
 “KHAMSA”  

 

ОБРАЗ ДЕРЕВА В «ХАМСЕ» НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 
 

Pərinaz SADIQLI 
Tarix üzrə fəlsəfə doktoru 

Bakı Avrasiya Universiteti 
perinazsadiqli@yahoo.com  

Summary 
The great Azerbaijani poet Nizami Ganjavi's “Khamsa” is very 

rich in tree images.These tree images are found in more realistic and 
mythical images.The poet often refers to the trees we see in nature and 
uses them to express his thoughts more beautifully and poetically. 

Even mythical tree images are often found in the poet's work. 
“Tree of Happiness”, “Sweet Tree”, “Word Tree” are just such 
images. The article examines the images of trees found in the works of 
Nizami Ganjavi. 

Key words: Nizami Ganjavi, “Khamsa”, tree, mythical image, 
real image 

 
Резюме 
«Хамса» великого азербайджанского поэта Низами Гянджеви 

очень богата образами деревьев. Эти изображения деревьев 
встречаются в более реалистичных и мифических образах. Поэт 
часто обращается к деревьям, которые мы видим в природе, и 
использует их, чтобы выразить свои мысли более красиво и 
поэтично. Мифические изображения деревьев часто встречаются 
в творчестве поэта. «Дерево счастья», «Сладкое дерево», «Дерево 
слов» – именно такие изображения. 

В статье исследуются образы деревьев, встречающиеся в 
творчестве Низами Гянджеви. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, «Хамса», дерево, 
мифический образ, реальный образ 



364 
 

Dahi Azərbaycan şairi Nizami Gəncəvi “Xəmsə” kimi öl-
məz və zəngin ədəbi irs qoyub. Onun əsərləri bir-birindən dol-
ğun obrazlarla zəngindir. İnsan obrazları ilə yanaşı, şair bir sıra 
canlı və cansız təbiət varlıqlarının da obrazlarını yaradıb. Onlar-
dan biri də ağac obrazıdır. Nizami Gəncəvinin əsərlərində ağac 
obrazına daha çox iki formada rast gəlinir: 

1. Real ağac obrazı. Bu ağac bizim təbiətdə gördüyümüz 
ağacdır. 

2. Məcazlaşmış ağac obrazı. Şair bir çox hallarda öz fikir-
lərinin poetik tutumunu, sözün təsir gücünü artırmaq, misrala-
rına gözəllik donu geyindirmək üçün ağacdan bənzətmə vasitəsi 
kimi istifadə edir və buna məcazlaşmış ağac obrazı demək müm-
kündür. Onların arasında mifik obrazlar da tapmaq olar. 

Real ağac obrazına şairin əsərlərində tez-tez rast gəlinir. 
Məsələn, “Xosrov və Şirin” poemasında şair ağac əkməyin fay-
dasından və qaydasından danışır: 

Ağac əkən zaman elə yerə ək,  
Ki, yəqin biləsən o bar verəcək (1, səh. 40). 

Bu iki misrada şair başa salır ki, ağac əkib, bağ salmaq və 
onun barını görmək istəsən, birinci növbədə, onun yerini düzgün 
seçməlisən. Eyni fikri şair “Yeddi gözəl” poemasında da söylə-
mişdir: 

Ağac əkilməli münbit bir yerə, 
Ta behişt barı tək meyvələr verə (3, səh. 106). 

Yəni pis torpaqda, daşlı-çınqıllı, qumlu-qumsallı yerdə bağ 
salıb, bar gözləməyə dəyməz. Nizami Gəncəvi bilirdi ki, heç bir 
insanın əməyi zaya getmir. Bu gün çəkdiyi əməyin bəhrəsini 
sabah görəcək. Ona görə “Yeddi gözəl” əsərində deyirdi ki, “Bir 
gün bar götürər ağac əkənlər” (2, səh. 31). 

Ağacların da insanlar kimi, cavanı-qocası olur, barlısı-bar-
sızı var. Şair bunu da müşahidə eləmiş və iki misrayla belə ifadə 
etmişdir: 

Cavan ağac hər bağın 
gözəlidir, gözəli, 



365 
 

Qocaldımı, sındırır 
onu bağbanın əli (3, səh. 101). 

Nizami Gəncəvi burada təcrübəli bağban kimi danışır. Bağ-
dakı ağaclar qocalıb bar verməyəndə bağban onları kəsib cavan-
laşdırma aparır. Cavan ağaclar isə bağa xüsusi gözəllik verir. Ca-
van ağaclar həm yaraşığı, gözəlliyi ilə ürəyə yatır, həm də barı 
bol, dadlı, ləzzətli və hətta iri olur. Nizami Gəncəvi bu fikri 
“Yeddi gözəl” əsərində ayrıca xurma ağacı haqqında söyləmişdir: 

Cavan olsa xurma ağacı, barı 
Daha bol gətirər güclü şaxları (3, səh. 102). 

Bir bağda cürbəcür meyvə ağacları olur. Onların hərəsini 
bağban bir yerdən gətirir. Şair bu fikri də “Yeddi gözəl” əsərin-
də işlətmişdir: “Hər ağac bir bağdan gətirilmişdir” (3, səh. 39). 

Şair meyvəli ağacla meyvəsiz ağacı bir-birinə tay tutmur. 
Onların qiyməti, dəyəri də eyni deyil. Biri bar verir, biri yox. 
Ona görə şair yazır: 

Mənimçün üstündə gül olan tikan 
Yaxşıdır meyvəsiz sərv ağacından (3, səh. 105). 

Görürsünüzmü, tikanın üstündəki gül onu dəyərə mindirir. 
Meyvəsiz sərv ağacını şairin gözündən salır o gül. 

Nizami Gəncəvinin əsərlərində “bəxt ağacı”, “tale ağacı”, 
“söz ağacı”, “şirin ağac” kimi deyimlərə çox rast gəlinir. Əslin-
də onları mifik ağac obrazları da adlandırmaq olar. Məsələn, 
“dünya ağacı”, “həyat ağacı”, “Tuba ağacı” mifik obrazlardır. 
Onların heç biri təbiətdə yoxdur. Yuxarıda adları çəkilən ağac 
obrazlarını da Nizami Gəncəvi ya xalqdan götürüb, ya da özü 
yaradıb. Məsələn, “Xosrov və Şirin” poemasında şair “bəxt ağa-
cı”nın adını çəkir: 

Bəxtimin ağacı gətirəndə bar, 
Bəhramın üstünü örtdü taxtalar (1, səh. 163). 

 Və yaxud elə həmin əsərdə şair Məryəmi “qənd ağacı” ad-
landırır: 

Məryəm qənd ağacı olubsa, bilməm, 
Mənim də xurmamı bəsləmiş Məryəm (1, səh. 177). 



366 
 

Şairin “Xosrov və Şirin” poemasından götürülmüş aşağıdakı 
beyti də maraq doğurur: 

Mən elə budağa əl vurmadım ki, 
Boş olsun xurmasız bir ağac təki (1, səh. 48). 

Burada söhbət şairin əsəri yazarkan qidalandığı “söz ağa-
cı”ndan gedir. Düzdü, şeirdə “söz ağacı” ifadəsi yoxdur. Ancaq 
“Mən elə budağa əl vurmadım ki” misrasında şair yalnız “söz 
ağacı”ndan danışır. Nizami deyir ki, mən əsəri yazarkan əlimi 
“söz ağacı”nın elə budağına uzatmamışam ki, əlim boşa çıxsın. 
Burada şairin ustalığı, sənətkarlığı özünü aydın şəkildə göstərir. 
“Söz ağacı” isə şairin yaratdığı, gözlərinin önündə, xəyalında 
canlandırdığı obrazdır. 

Nizami insanı ağaca bənzədir. Ağaclar xəzan olanda, şiddət-
li külək əsəndə yarpaq tökür. İnsan da eynən belədir: 

Şiddətli küləklər qopduğu zaman 
Düşər yarpağımız bir-bir ağacdan (3, səh. 103). 

Nizami Gəncəvi özündən güclü bir insanla vuruşma, onun 
üstünə getmə deyəndə fikrini daha aydın çatdırmaq üçün ağac-
dan istifadə etmişdir. “İsgəndərnamə” əsərində deyir: 

Böyük bir ağaca mişar çəkmə sən,  
Zöhhak bunun üçün düşdü təxtindən (3, səh. 103). 

Burada güclü düşmən böyük ağaca bənzədilir. Böyük ağacı 
kəsmək çətindir, hər adamın işi deyil. Şair də deyir ki, insan bö-
yük bir ağacı kəsə bilmirsə, ona mişar vurmasa yaxşıdır. Bunun-
la deyir ki, gücün çatmayan düşmənin üstünə getmə. 

Nizami Gəncəvi “Leyli və Məcnun” əsərində ağacların qön-
çələr açıb göz-gözə baxdığını qayğısız, gülər bir üzə bənzədir. 
Çiçəyi çırtlayan, qönçələnən ağaclar, doğrudan da, gözəl görünür: 

Ağacda qönçələr baxdı göz-gözə, 
Bənzədi qayğısız, gülər bir üzə (2, səh. 113). 

“Xosrov və Şirin” poemasında Şirin ondan kam almaq istə-
yən Xosrova deyir: 

Bir şirin ağacam, ömrüm bahardır, 
Həm halvam var, həm də doşabım vardır (1, səh. 140). 



367 
 

Nizami Gəncəvi bir çox hallarda insanı ağaca bənzədir. Yu-
xarıdakı örnəklərin bəzilərində də bunu aydın görmək olur. 
Məsələn, Şirinin özünü bir “şirin ağac” adlandırmağı, Məryəmin 
“qənd ağacı”na bənzədilməyi bunlara yaxşı örnəkdir. Elə hallar 
da var ki, şair ağacla insan arasındakı oxşarlıqları daha da dərin-
lərə çəkir, sanki insan və ağac haqqında ümumi bir vücudnamə 
yaradır. Ağac və insanlar arasındakı yaşla bağlı paralellər daha 
böyük maraq doğurur.  

Yuxarıdakı örnəklərin bəzilərində məhz cavan insan-cavan 
ağac, yaşlı insan-yaşlı ağac, barlı insan-barlı ağac, barsız insan-
barsız ağac paralellərini görürük. Bu şeirlərdə Nizami Gəncəvi 
böyük ustalıq göstərmişdir. Bu bənzətmələrin, paralellərin əvvə-
li də, sonu da eynidir. “Xosrov və Şirin” poemasında şair bu 
“vücudnamə”yə nöqtə qoyur: 

Hansı bahar var ki, xəzan olmasın, 
Ağacı quruyub, gülü solmasın (1, səh. 158). 

Nizami Gəncəvi böyük sənətkardır. Onun əsərlərindəki ağac 
obrazları da yalnız bunlar deyil. Ağac obrazına Nizaminin əsər-
lərində çox rast gəlinir və onların hər biri yerinə uyğun olaraq 
seçilir və hansı fikrisə daha aydın, daha dolğun çatdırmaq üçün 
bu bənzətmələrdən istifadə edilir. 
 

QAYNAQLAR 
1. Nizami Gəncəvi. Xosrov və Şirin (Tərcümə edəni Rəsul Rza). 

Bakı, 1983 
2. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun (Tərcümə edəni Səməd 

Vurğun). Bakı,1983 
3.  Nizaminin hikmət və nəsihətləri (Toplayanı və tərtib edəni 

S.Vəhdət). Bakı, 1966 



368 
 

ŞEYX NİZAMİ YARADICILIĞININ FOLKLOR 
QAYNAQLARINA DAİR 

 

ABOUT THE FOLKLORE SOURCES OF SHEIKH 
NIZAMI’S ACTIVITY 

 

О ФОЛЬКЛОРНЫХ ИСТОЧНИКАХ ТВОРЧЕСТВА 
ШЕЙХА НИЗАМИ 

 
Ruziyə QULİYEVA  

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 
AMEA Gəncə Bölməsi, Humanitar Tədqiqatlar İnstitutu 

lnur273@gmail.com  
 

Elnur HƏSƏNOV 
Tarix üzrə fəlsəfə doktoru, baş mütəxəssis 

AMEA Gəncə Bölməsi, Diyarşünaslıq İnstitutu 
el-hasanov@mail.ru  

 
Summary 
Folklore samples, as an integral part of folk wisdom in the 

heritage of Nizami Ganjavi, have been studied on the basis of 
numerous artistic examples. In the works created by this brilliant 
thinker, is investigated the source study value of samples of folklore, 
oral folk art of our people in the reflection of universal values, which 
have not lost their relevance and modernity for centuries. 

Key words: Nizami Ganjavi, Azerbaijan, folklore, multicul-
turalism, Ganja 

 
Резюме 
Фольклорные образцы, как составная часть народной 

мудрости в наследии Низами Гянджеви, были изучены на основе 
многочисленных художественных примеров. В произведениях, 
созданных этим гениальным мыслителем, исследовано 
источниковедческое значение образцов фольклора, устного 
народного творчества нашего народа в отражении 



369 
 

общечеловеческих ценностей, веками не утративших свою 
актуальность и современность. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Азербайджан, 
фольклор, мультикультурализм, Гянджа 

 
İlhamını göylərdən alan və bütün varlığı ilə xalq hikmətinə 

əsaslanan dahi şairimiz Nizami Gəncəvi öz əsərlərini folklor 
inciləri ilə bəzəmiş, ona dünya durduqca solmayan əbədi naxış-
lar salmışdır. Bu naxışlar fonunda Azərbaycan türklərinin mənə-
vi-əxlaqi dəyərləri bütövlükdə kainat qanunları səviyyəsində 
təqdim edilmişdir. 

Nizami Gəncəvi sənətində xalq hikməti bədii sözün ecazkar 
qüdrəti ilə qovuşur. Aşıqların dastan söyləməsi Davudun nəğ-
mələri ilə müqayisə olunur: 

Davudun nəğmələri dildən-dilə car oldu,  
“Mahmud-Ayaz” dastanı eldən-elə car oldu (7, 60).  

Şeyx Nizami şeirində zahirən adi, sadə görünən hər şey 
hikmətə çevrilir: 

Yana-yana qızışar, alova dönər atəş, 
Tezcə yandığı kimi tezcə də sönər atəş (6, 9138).  

Atalar sözündə isə həmin fikir belə ifadə olunur: “Tez alışan 
tez sönər”. 

Bir mühüm cəhəti də qeyd etməliyik ki, Nizami Gəncəvinin 
türklüyünü sübuta yetirmək üçün mənbələrə əl atmağa, elmi 
müddəalara əsaslanmağa ehtiyac qalmır. Çünki Nizami hikməti 
Azərbaycan xalq hikməti ilə qaynayıb-qarışmış və vahid bir sis-
temə çevrilərək könüllərə yol tapmış, ağılı heyrətdə qoymuşdur. 
Dahi şair əsərlərini hekayətlərlə, atalar sözü və məsəllərlə elə 
süslənmişdir ki, onun türklüyünü danmaq Günəşi danmaq kimi 
məntiqsiz görünür. Əsrlər boyu sözün ilahi qüdrətinə güvənərək 
şər qüvvələrdən azad olmağa çalışan müdrik azəri türkləri göz-
dəymə zamanı üzərlik yandırıb tüstüsünü göz dəyən adama ver-
mişlər. Nizami Gəncəvi isə bu ovsunu ustalıqla bədii təsvir və 
ifadə vasitəsinə çevirmişdir: 



370 
 

Söyüd gözə gəlmişdi, əsməcəliydi canı, 
Tez üzərlik qovurdu lalənin buxurdanı (3, 44).  

Salxım söyüdün adicə bir mehdən xəfif-xəfif əsməsi gözə 
gələn adama, lalə buxurdana, lalənin içindəki kiçik toxumlar isə 
üzərliyə bənzədilir. 

İnamlara görə bayquş xarabalıq sevir və orada gizlədilmiş 
xəzinələrin yerini bilir. Bayquş ulamaqla gizli sirləri açır, onu 
uladığı yerdə öldürən kəs isə xəzinəni tapır. Nizami Gəncəvi 
qələmində bu adi müşahidə hikmətə dönür: 

Bayquş qarğışçıydı ki, torpaqda gəzdi başı, 
Ulamasa sirrinə qurban getməzdi başı (7, 49). 

Burada qarğışçı sözü dilimizdə bu gün də yaşamaqda olan: 
“Yurdunda bayquş ulasın!”– qarğışını ifadə edir. 

Fars dilində yazılmasına baxmayaraq, Nizami Gəncəvi sə-
nəti türk ruhunu əks etdirən canlı dil materialları və folklor 
nümunələri ilə zəngindir. Məhz bu səbəbdən də türk folkloruna 
bələd olmadan şairin qələmindən süzülən mənalar aləminə baş 
vurmaq olduqca çətindir. Şairin bədii dili məcazlar sistemi ilə o 
qədər zəngindir ki, fikirlərin əksər hissəsi müstəqim mənadan 
daha çox məcazi mənada işlədilir. Bu misaldakı “ulduzu tüstüylə 
söndürmək” mübaliğədir. Üzərliyin yandırılması isə bədnəzəri 
qovmaq ayini ilə bağlıdır. 

İnsan son gününü unutmamalıdır. Çünki ruhun həyatı əbədi-
dir. Dünya həyatı isə sınaq meydanıdır. Nizami Gəncəvidə son 
gün – iki dünya arasındakı keçid tez-tez xatırlanır. Nizaminin 
fəlsəfi təliminə görə insan son gününü unutmamalı, hər an Axi-
rəti qarşılamağa hazır olmalıdır: 

Son gününü unutma, ömrün boyu sal yada, 
Möhtəşəmlik ağası yoxsulluqdur dünyada.    

Bu gəldi-gedər, bu fani dünya kimsəyə qalmayıb. Bu dünyadan 
çox süleymanlar gəlib-keçib. Süleyman mülkü isə öz yerindədir. 

Süleymanın mülkünü sorma hər an haradadır? 
Mülkü öz yerindədir, bəs Süleyman hardadır?  

(7, 51-52).   



371 
 

Dünya həyatı xeyirlə şərin, yaxşılıqla pisliyin mübarizəsi 
üzərində quruldu. Hökmdarlıqla peyğəmbərliyi özündə birləş-
dirən ədalətli Süleyman peyğəmbərdən başqa bütün hökmdarlar 
haqq-ədaləti unutdu. Əsl insanlar haqsızlıqdan qorxub pəri kimi 
gözəgörünməz oldular. Onları gündüz çıraqla axtarsan belə tapa 
bilməzsən: 

Çoxdan yoxa çıxıbdı ədalətli Süleyman, 
Haqsızlıqdan görünməz, pəriyə dönüb insan (3, 29).   

Süleyman peyğəmbərlə bağlı atalar sözlərini yada salaq: 
“Süleymana qalmayan dünya sənə də qalmaz”. “Buradan çox 
Süleymanlar keçib” və s. 

Torpağın da, daşın da, suyun da, küləyin də odun da, ağac-
ların da, səmanın da, hətta göy cisimlərinin də yaddaşı var. Bu 
yaddaş vasitəsi ilə ölmüş torpaq canlanır, daşın daş bağrında sir-
lər gizlənir, su hərəkətə gələrək cansızlara can verir, külək sevgi 
məktublarını aşiqdən məşuqa çatdırır, sönmüş ocaq yenidən 
alovlanır, qış yuxusuna dalan ağaclar yazda oyanır, səma dəyi-
şir. Günəş, Ay, planetlər, ulduzlar hərəkətə gəlir. Əgər bu yad-
daş olmasaydı, bütün kainat məhv olardı. Atalar sözündə bu fikir 
belə ifadə olunur: “Nə əkərsən, onu da biçərsən”. Nizami Gən-
cəvi sənətinin mayası türk ruhundan tutuldu, xəmiri türk əli ilə 
yoğuruldu. Ona görə də Azərbaycan türklərinə məxsus hərəkət, 
ifadə və deyim tərzi yad dilə çevriləndə belə itmədi, özünə-
məxsus gözəlliyini, ahəngini, ruhunu qoruyub saxlaya bildi. Sa-
də bir misal: bir şeyi unudub sonradan yada salanda barma-
ğımızı dişləyirik. Onda itirilmiş yaddaş yenidən bərpa olunur: 

Zülmünü yada salıb dişlədi barmağını: 
Quşlar da eşidibdi zülmünün sorağını (3, 34).   

Xalq hikmətinin özü də göylərin səsidir. Nizami Gəncəvi o 
səsi eşidirdi. O səslə yazıb-yaradırdı. Hikmət hikmətdir. Hansı 
dildə, hansı qəlibdə ifadə olunsa da, məna eynidir: 

Dünyaca var-dövlətin sayılarmı dünyada? 
Dünyadan apardığın bir şey varmı dünyada? (6, 9142).  

İndi də atalar sözünə nəzər salaq: “Dünyanın malı dünyada 



372 
 

qalacaq”. Neçə əsr sonra Aşıq Alı bu fikri belə ifadə edir: 
Gəşt eylədim, bu dünyanı dolandım, 
Əllini keçirdim, yüzə nə qaldı?! 
Ayaq getdi, əl gətirdi, diş yedi, 
Baxmaqdan savayı gözə nə qaldı?! (7, 60).  

Dünya kimsəyə qalmadı, ömür su kimi axıb getdi. Bəs nədir 
qalan, nədir bizi bu dünyaya bağlayan? Nədir bizi şərəfləndirən? 

Ömür keçib gedəndi, dünya qalandı sənə? 
Ülviyyətə sədaqət şərəfdi, şandı sənə (7, 52).   

Əlçatmaz, ünyetməz bir aləm var: ülviyyət aləmi.O aləmdə 
hər şey gözəldir. Bu gəldi-gedər dünyanın mənası yalnız ülviy-
yət aləminə qovuşmaq, əbədi səadətə aparan yolda geriyə boy-
lanmamaq, heç nəyə baxmamaqdır. Könül dünyasından daha də-
yərli nə var ki ... Orada hər şey ağappaqdır. 

Kətan geymiş ay kimi gözəldi necə canan, 
Qəlbimi kətan kimi doğradı necə canan.    
Kətan parça məşhur bir bayatını yada salır: 
Əziziyəm vətən yaxşı , 
Geyməyə kətan yaxşı, 
Qürbət el cənnət olsa, 
Yenə də vətən yaxşı (3, 78). 

“Əsli-Kərəm” dastanı xatırlanır. Əsli də kətan geyib. Yaxası 
açıqdı o köynəyin: 

Kətan köynək, bəndi gümüş, 
Yaxan düymələ, düymələ (7, 63).     

İlkin orta əsrlərdə Gəncə sənətkarlarının toxuduğu parça növ-
lərindən olan kətan zərifliyi, gözəlliyi və rahatlığı ilə seçilirdi. 
Nizami qələmində “Kətan geymiş Ay” məcazi mənada, folklorda 
isə həqiqi mənada işlənir. Ay nə üçün kətan parça geyəndə 
gözəlləşir? Bunun səbəbi nədədir? Nizami Gəncəvi xalq hikmə-
tinə söykənərək ilahi sirləri səmadan alırdı. Yuxarıda söylədikləri-
miz isə səmavi görüntülərdən biridir. Aydın gecələrdə Ay bəzən 
nur haləsinə bürünür. Ağappaq nur haləsi Ayın ətrafında ilahi 
gözəllik yaradır və əlvan rənglərə bölünür. İkinci misradakı 



373 
 

“Qəlbimi kətan kimi doğradı necə canan”, ifadəsi də fəlsəfi məna 
yükü daşıyır. Burada məna yenə kətan üzərinə qayıdır. Kətan qəl-
bi necə doğraya bilər? Bu adi kətan deyil, bu nurun qüdrətidir. 

Nizami Gəncəvi sənətinin Azərbaycan folklorundan qaynaq-
lanıb səmaya yüksəlməsinin sübuta ehtiyacı yoxdur. Heç bir 
sənətkar başqa xalqın folkloruna əsaslana bilməz. Çünki folklor 
dilin, milli təfəkkürün elə bir qatı, elə bir sahəsidir ki, bu yalnız 
ruh vasitəsi ilə yaranır, yaşayır və nəsildən-nəslə ötürülür. Dünya, 
aləm, kainat haqqında hər bir xalqın özünəməxsus düşüncə tərzi, 
yanaşma üsulu, milli təfəkkürün alt laylarında gizlənmiş və çox 
sadə şəkildə ifadə olunmuş fikirləri mövcuddur. Məhz bu toplum 
vasitəsi ilə hansı sənətkarın hansı xalqa mənsub olması və hansı 
xalqın mənəvi xəzinəsinin sahibi olduğunu müəyyənləşdirmək 
olduqca sadə və asandır. Burada ən kəsə və etibarlı üsul folklor 
materialları əsasında təhlillər aparmaqdır. Çünki folklor demək 
olar ki, çox az dəyişir. Doğrudur, nəsə itirilə bilər, amma bu çox 
azdır. Bəlkə də, dəryada bir damla nisbətindədir. Azərbaycan 
folkloruna bələd olmadan milli mənəvi dünyamızın gizli kodlarını 
açmaq, o cümlədən Nizami Gəncəvi sənətinin sirlərini açıqlamaq 
olduqca çətindir. Çünki bunlar vəhdət halındadır. 

Azərbaycan folklorunda tez-tez rast gəldiyimiz fələk obrazı-
na Nizami Gəncəvi də müraciət edir: 

Doqquz katib yazıbdır iki hünər dastanı, 
Şərlə başlar, şərlə də qurtarar hər dastanı (6, 9137).    

Doqquz katib fələklər, iki hünər dastanı isə gecə ilə gündüz-
dür. Bu, Azərbaycan folklorundakı “Yerlə göyün bəhsi”ində 
yuxarıdakı misralarda bədii şəkildə təqdim olunur. “İki hünər 
dastanı” – gecə və gündüz haqda deyimlərə diqqət yetirək: “Hər 
gecənin bir gündüzü var”, “Şərlə başlanıb şərlə qurtaran dastan” 
bir günümüz deyilmi? Axşama “şər vaxtı” deyirik. Deməli, ax-
şam şərlə gəlir, şərlə bitir. Eləcə də gündüz şərin bətnindən do-
ğulur. Şər – yəni gecə ötür, gündüz başlanır. Yenə axşam düşür, 
şər vaxtı gəlir. Doqquz fələyin yazdığı bu dastan – gecə və gün-
düz haqda fikirlər Azərbaycan xalqının düşüncə və deyim tərzi 



374 
 

ilə eyniyyət təşkil edir. 
Azərbaycan xalqının ən qiymətli mənəvi-əxlaqi dəyərləri və 

mənəvi sərvətlərindən biri də böyüyə hörmət, uluların yolunu 
davam etdirməkdədir. Nizami Gəncəvi yaradıcılığında da həmin 
hikmət düsturu müxtəlif yerlərdə təkrarlanır: 

Uluların yolunun gərək qulu olasan, 
Ülviyyətə yüksəlib, sən də ulu olasan (7, 64).   

Atalar sözündə də məna eynidir: “Ulu sözünə baxmayan ulaya-
ulaya qalar”, “Böyüyün sözünə baxmayan böyürə-böyürə qalar”. 

Gəncədə bu gün də ağsaqqala, böyüyə hörmət qorunub 
saxlanmaqdadır. “Böyüksüz”, sözü “tərbiyəsiz” anlamında işlənir. 
“Böyüyün-kiçiyin yerini bilmək” isə əks mənanı daşıyır. Böyük-
kiçik münasibətləri haqda: “Kiçikdən xəta, böyükdən əta”, “Su 
kiçiyin, yol böyüyün” kimi atalar sözləri dillər əzbəridir. 

Su nə üçün kiçiyin, yol nə üçün böyüyündür. Buradakı su və 
yol həm həqiqi, həm də məcazi mənanı ifadə edir. Su –hikmətli 
sözlərdir. Kiçiklər o sözü su kimi içir. Yol böyüyündür, uluların-
dır. O yolla gedənlər peşman olmazlar. 

Nizami Gəncəvidə ülviyyətə yüksəlməyin yolu da məhz 
ululara münasibətdən keçir: “Uluların yolunun gərək qulu ola-
san”. Yenə bir neçə atalar sözləri yada düşür: “Yolnan gedən yo-
rulmaz”, “Yolçu yolda qalmaz”, “Yolçu yolda gərək” və s. 

Azərbaycan xalqı müqəddəs saydığı hər bir şeyi anda çevi-
rir. El arasında yola and içilir: “Bu Əli yolu haqqı!”. 

Yoldaş sözü yol sözündən törəmədir. Ona görə də yola çı-
xan əvvəl özünə yoldaş aramalıdır: “Əvvəl yoldaş, sonra yol”. 
Yoldaşlıq isə dostluğa çevrilir. Dostluqda sadiq olanlar və olma-
yanlar var. Nizami Gəncəvi sadiq dost tapmağı nəsihət edir. Elə 
bir dost ki, dar gündə sənə dayaq olsun, tora düşsən, “çəkib tor-
dan çıxartsın”: 

Elə sadiq dost ara səni darda qoymasın, 
Çəkib tordan çıxartsın, səni torda qoymasın (7, 55).     

Xalq hikmətindən mənəvi qida alan və bu sonsuz ümman-
dan bəhrələnən Nizami Gəncəvi sözlərə ilahi dəyər qazandırır və 



375 
 

özünəməxsus tərzdə bədii don geydirir. Dostluq haqda Azər-
baycan xalqının söylədiyi atalar sözlərinə nəzər salaq: “Yaxşı 
dost yaman gündə tanınar”, “Dost yolunda boran olar, qar olar”, 
“Dost dosta tən gərək, tən olmasa gen gərək”, “Dost adımı ansın 
bir çürük qozla” və s. 

Dünyaya şeytan dünyası dedilər. Bir tərəfdə maddilik, bir 
tərəfdə mənəviyyat. Maddiyyat mənəviyyata meydan oxuyanda 
bəşəri fəlakətlər baş alıb gedir. Mənəviyyat ön plana keçəndə isə 
insan ülviyyət aləminə qovuşur, Tanrı qatına yüksəlir. “Tanrı 
mənəm”, – demir. Tanrının sadiq quluna çevrilərək ən yüksək 
məqama çatır. Zərrə ümmana qovuşur. Öləri bir varlıq ölməzlik 
qazanır. Nizami Gəncəvinin fəlsəfi təliminə görə hökmdarlıqla 
möminlik bir araya sığmır: 

Şah xələti geyinən mömin hanı dünyada,  
Zənbil hörən görüblər Süleymanı dünyada (3, 112). 

Əfsanəyə görə Süleyman peyğəmbər şah olmasına baxmaya-
raq zənbil hörərmiş. Bu da onun xarakterindəki ikiliyə işarədir. 

Azərbaycan xalq fəlsəfəsində isə bu ikilik belə ifadə olunur: 
“İki yana baxan çaş qalar”, “İki qoçun başı bir qazanda qaynamaz”. 

Nizami Gəncəvi qələmində ən adi müşahidələr, sadə həyati 
hadisələr belə ilahi dəyər qazanaraq hikmətə çevrilir. Çünki bu 
hikmətin mayasında xalq fəlsəfəsi dayanır: 

Bir-birinə isnişib həyan olar pişiklər, 
Balasını istəkdən yeyən olar pişiklər (7, 51-52).   

Pişiyin öz balasını yeməsi bədii təsvir vasitəsi kimi işlənsə 
də, əslində kökü bir atalar sözündən gəlir: “Pişik balasını istədi-
yindən yeyər”. 

Sənətkarlığın, ticarət əlaqələrinin inkişaf etdiyi bütün şəhərlər 
kimi qədim Gəncədə də bazarla bağlı folklor nümunələri yaranmış-
dır. Məs: “Malın mal olunca, bazarın bazar olsun!” “Köhnə bazara 
təzə nırx qoyur”, “Əlin dəllal əlinə dəyməyib” və s. (1, 43). 

Dahi şairimizin yaradıcılığında bazarla bağlı xalq ifadələri 
mənanı daha da gözəlləşdirərək hikmətə çevrilmişdir: 

Aləm axıb üstünə, qızıl sayan hardadı? 



376 
 

Bazar kasad bazardı, qiymət qoyan hardadı? (6, 9141).  
Gəncə bazarlarında bu gün də “qiymət qoymaq” əvəzinə 

nırx qoymaq ifadəsi işlənir. “Gəncə dialektinə məxsus bu söz 
bugünkü məzənnə sözünü əvəz edir. Nırx türk mənşəli söz olub 
məzənnədən daha sadədir” (2, 37). 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığı başdan-başa xalq hikməti ilə 
bəzənməklə yanaşı, eyni zamanda XII əsr Azərbaycan intibah 
mədəniyyətindən soraq verən ən etibarlı və tutarlı mənbədir. Bö-
yük sənətkar özü bu barədə deyir: 

Gəncə tutubdur yaxamı ərk ilə, 
Yoxsa İraq xəzinəsin allam ələ. 
Aləmə aləm dinərək saldı səs, 
“Kim bu Nizami, haradır Gəncə bəs?! (7, 54).  

Nizami Gəncəvinin “yaxasından ərk ilə tutan” Gəncə folk-
lor mühiti və Gəncə ədəbi-mədəni mühitidir. Aləmə zaman-
zaman səs salan isə Nizami Gəncəvi və onun vətəni Gəncədir. 
Məhz bu səbəbdən də ölməz söz ustasının yaradıcılığının yaşa-
yıb-yaratdığı ilahi məkanın – Gəncənin nümunəsində öyrənilmə-
si danılmazdır. 

 
QAYNAQLAR 

1. Джафарзаде И.М. Историко-археологический очерк 
Старой Гянджи. Баку: Азерб. филиал АН СССР, 1949, 104 с. 
(Институт истории им. Бакиханова, АН Азербайджанской ССР). 

2. Əhmədov F.M. Gəncənin tarix yaddaşı. Gəncə: Elm, 2007, 
246 s. 

3. Əhmədov Ə. Nizami – Elmşünaslıq. Bakı: 2001, 254 s. 
4. Guliyeva N.M., Häsänov E.L. Die traditionelle 

Gändschänischen Teppiche von Zeitraum der Aserbaidschanischen 
Gelehrten und Dichter Mirsä Schäfy Waseh als ethno-
anthropologische quelle (XIX Jahrhundert) // Europäische 
Fachhochschule, 2014, № 2, p. 3-5 

5. Hasanov E.L. Nizami Ganjavi 880: heritage of Ganja based on 
architectural and craftsmanship features of Sebzikar graveyard // 
International Scientific Journal Theoretical & Applied Science, 



377 
 

Philadelphia (USA), 2021. Issue 1, vol. 93, part 2, p. 144-150. Doi: 
https://dx.doi.org/10.15863/TAS.2021.01.93.25 

6. Hasanov E.L. About comparative research of poems 
“Treasury of Mysteries” and “Iskandername” on the basis of 
manuscript sources as the multiculturalism samples. International 
Journal of Environmental and Science Education, 2016, vol. 11(16), p. 
9136-9143 

7. Qasımlı M.P., Quliyeva R.Z. Nizami Gəncəvi yaradıcılığının 
folklor qaynaqları // Nizamişünaslıq jurnalı, № 5, AMEA Gəncə 
Bölməsinin Nizami Gəncəvi Mərkəzi. Gəncə, 2015, s. 44-67 



378 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ VƏ ƏLİŞİR NƏVAİ 
YARADICILIĞINDA YEDDİ RƏQƏMİNİN YERİ 

 

THE PLACE OF THE NUMBER “SEVEN” IN THE 
ACTIVITIES OF NIZAMI GANJAVI AND ALISHIR 

NAVAI 
 

МЕСТО ЧИСЛА СЕМЬ В ТВОРЧЕСТВЕ НИЗАМИ 
ГЯНДЖЕВИ И АЛИШЕРА НАВОИ 

 
Sahibə PAŞAYEVA 

              AMEA Folklor İnstitutu 
              psahiba@mail.ru  

 
Summary 
Nizami Ganjavi and Alishir Navai are great poets of the Turkic 

world. The poems included in their works “Khamsa” influenced many 
activities of poetry masters of the East.  

Nizami Ganjavi, who used the traditional themes of oral folk 
literature and written historical chronicles in his works, also took an 
interest in Islamic cosmology. Using the imagination and beliefs 
existing in this world of thought, he could to express his thoughts 
about the Earth, land, planets in the poem “Seven beauties”. 
According to Islamic cosmology, the Earth is located in the center of 
seven planets. These planets – the Moon, Mercury, Venus, the Sun, 
Mars, Jupiter and Saturn were considered guides of God. Their actions 
showed their impact on living things and events on the Earth. The 
number seven, which was considered sacred, was considered as the 
key of human relations in Islam. 

Alishir Navai also paid attention to this theme in his poem 
“Seven planets” (“Sabai-sayyar”) and gave his views on the world and 
relations among people according to the Islamic cosmological 
perspective. Nizami Ganjavi and Navai Alishir wrote their poems 
“Khamsa” under the influence of Islam principles. Both of these sects 
had the progressive significance for their period.  

Key words: Nizami Ganjavi, Alishir Navai, poem, “Seven 



379 
 

beauties”, “Seven planets”, Islamic cosmology, the number seven 
 
Резюме 
Низами Гянджеви и Алишер Наваи – величайшие поэты 

тюркского мира. Их стихи, вошедшие в «Хамса», не остались 
незамеченными многими мастерами поэзии Востока. 

Низами Гянджеви использовал в своих произведениях 
традиционные темы устной народной литературы и письменные 
исторические хроники. Используя существующие верования и 
мысли в исламской космологии, он смог выразить свои взгляды о 
Земле и планетах в поэме «Семь красавиц». Согласно астрологии, 
а так же исламской космологии, каждой из семи «поясов», на 
которые разделена Земля, правит одна из семи планет. Согласно 
исламской космологии, Земля расположена в центре семи планет. 
Эти планеты – Луна, Меркурий, Венера, Солнце, Марс, Юпитер и 
Сатурн – считались проводниками Бога. Их действия влияли на 
живые существа и события на Земле. Число семь, которое 
считается священным, считалось в исламе ключом к общению с 
человечеством. 

Эту тему затронул и Алишер Навои в своей поэме «Семь 
планет», описав свои взгляды на мир и человеческие отношения с 
точки зрения исламской космологической мысли. Суфийская 
тематика в его поэме поднимается на общефилософский уровень. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Алишер Навои, поэма, 
«Семь красавица», «Семь планет», Исламская космология, число 
семь 

   
Rəqəmlərin içərisində ən mühüm yeri yeddi rəqəmi tutur. 

Dünya xalqları hər zaman rəqəmlərə xüsusi diqqət yetiriblər. 
 Kainatın sirli yeddi rəqəmi dünyanın tamlığını və bütövlü-

yünü əks etdirir. Bu rəqəmdə “dünyanın yeddi gündə yaradılma-
sı” sirri də ifadə olunmuşdur. Qədim Altay əfsanələrinə görə 
dünyanın yaranması altı gün davam etmişdir. Həmin günlərdə 
dünyanı yaradan Ülgen yeddinci gün yatmış, səkkizinci gün 
oyanmışdır. Buna görə də altayların ulu babaları – oyrotlar 
yeddinci gün səhər dua edirdilər. Azərbaycan xalqının miflərinin 



380 
 

birində belə bir deyim var: “Göyün yeddi qatı var. Birinci qat 
torpaqdır ki, qara camaat yaşayır. Sonrakı qatlarda huri-pərilər, 
qılmanlar, peyğəmbərlər yaşayır. Lap yeddinci qatda isə Allah 
öz taxtında oturub dünyanı idarə edir” [3, s. 27]. 

Günahkarların atıldığı və əbədi əzaba düçar edildiyi dini 
vadinin – Cəhənnəmin özü də yeddi təbəqədən ibarətdir. Alig-
yeri Dantenin “İlahi komediya”sında Cəhənnəm doqquz dairə-
dən ibarət olsa da, Ərafın girəcəyində əli qılınclı mələk tərəfin-
dən adamların alnına cızılan “P” hərfinin sayı yeddidir. “...“P” 
latınca “Peccatum” (günah) sözünün ilk hərfidir və Təmizliyin 
dairələrini keçdikcə hər dairədə o hərfin biri silinir, sonuncu 
dairədə tamamilə qurtarır (yəni, insan günahdan təmizlənir) və 
beləliklə, sonuncu mərhələyə (Yer Cənnətinə) daxil olmaq 
hüququ qazanır” [2, s, 11]. Əbdürrəhim bəy Haqverdiyevin 
“Xortdanın Cəhənnəm məkubları” adlı əsərində də yeddi mistik 
rəqəmi iştrak edir. Hekayədən aydın olur ki, “Cəhənnəm yerin 
yeddinci qatında bir böyüк dağın ətəyində düşübdür. Bu dağın 
adına Кəmid dağı deyirlər. Dağın dibi cəhənnəmdədir və başı 
Ərəbistanda Əsfəğanadlı bir yerdədir. Cəhənnəm özü yeddi 
təbəqədən ibarətdir” [4, s. 57]. 

Müəllif burada bir böyüк əjdaha görür кi, “оnun yetmiş min 
fərsəng bоyu idi və yeddi min fərsəng eni idi. Yetmiş min ağzı 
var idi, yetmiş min burnu, yetmiş min gözü və yetmiş min qu-
laqları var idi” [4, s. 51]. Burada günahkarlar yetmiş il odun 
içində yanır. Hər işə cavabdeh olan Odabaşının sözündən aydın 
olur ki, “Bu günahкar yetmiş il оdun içinə cumacaq. Sоnra bir 
məlaiкə gələcəк, yetmiş min ərəş оnun əllərinin uzunluğudur. О 
məlaiкə, əlini salıb оnun оdunu təкnədə axtarıb, tapıb çıxarda-
caq. Оnun dalınca birinci mələк gəlib, оnu götürüb yenə həmin 
qərar atacaq оdun içinə” [4, s. 63]. 

“Zəqqum ağacı cəhənnəmin yeddinci təbəqəsindədir. Оnun 
кöкü yetmiş min illiк yоl uzunluğundadır. Кötüyünün uzunluğu, 
həmçinin, yetmiş min il yоlçaqdır. Оnun yetmiş min şaxəsi var. 
Hər şaxəsində yetmiş min cür meyvələr var кi, hamısı acı, bəd-



381 
 

buy və şeytan başına оxşayır” [4, s. 64] Beləliklə, yeddi rəqəmi 
insanların öz günahlarını başa düşüb təmizlənmələri üçün həm 
bir cəza qüvvəsi, həm də verilən vaxt kimi çıxış edir.  

Səma cisimlərinin sayı da yeddidir: Günəş, Ay, Merkuri, 
Venera, Mars, Yupiter, Saturn. Şumerlərdə ay təqviminə görə 
hər ay hər biri yeddi gün olan dörd həftədən ibarətdir. Ayın 
göydə göstərilmədiyi dövrləri doldurmaq üçün dövrlərin sonuna 
günlər əlavə edilmişdir. 

Qədim Babildə ay dövrünün müəyyən mərhələsini başa vu-
ran hər yeddinci gün təhlükəli hesab olunurdu. Məhz buna görə 
də həftənin sonu istirahət üçün nəzərdə tutulurdu. Təhlükədən 
uzaq olmaq məqsədilə heç kim işləmirdi.  

Hind kahinlərinin bildirdiyinə görə, ruhlar aləmi və mate-
riya yeddi qütbdən ibarətdir. Kainat yeddi dairəyə bölünür, in-
sanda yeddi fəaliyyət başlanğıcı vardır. Ruh uşağın canına onun 
yeddi yaşı tamam olduğu vaxtdan hamilik etməyə başlayır, insa-
nın bədənindəki əzalarda hər yeddi ildən bir dəyişmələr gedir. 

Azərbaycanda “hürufilər hərflərin, rəqəmlərin sirləri ilə kai-
natın sirlərini izah edirdilər. Onlar hərflərin sirlərini insan ilə 
birləşdirir, onların insan üzündə təcəlli etdiyini söyləyir, bu gö-
zəlliyin daşıyıcısı olan insanın mənəvi kamilliyini təsdiq edirdi-
lər” [1, s. 31]. Nəsimi tuyuğlarında və fəlsəfi məzmunlu qəzəllə-
rində bu rəqəmi fəlsəfi baxımdan müxtəlif mənalardan izah et-
mişdir. Məsələn, onun bir tuyuğunu nəzərdən keçirək:  

Yeddi yerdə otuz ikidir üzün, 
İgirmi səkkiz göstərər iki gözün. 
Qamətin səksən səkkiz edər bəyan, 
Yetmiş iki bildirər nitqü sözün [7, s. 282]. 

Şairin daha bir tuyuğu da bu baxımdan maraqlıdır: 
Yeddidir, dörd yeddidən bir yeddidir, 
Yüz igirmi dörd yenə üç yeddidir. 
Evi bir, bacası yeddi, babı üç, 
Əhli-beyt ilə özü on yeddidir [7, s. 273]. 

Jurnalist Tural Adışirin yazır ki, Şəkidə yeddi rəqəminin 



382 
 

qüvvəsinə inananlar “... Novruz bayramı öncəsi keçirilən İlaxır 
çərşənbələrində bulaqdan 7 daş gətirərək onu müxtəlif ərzaq 
qablarının içinə atardı ki, evin bərəkəti bu daş kimi yerində 
möhkəm olsun. Son çərşənbədə də həmişə süfrədə S hərfi ilə 
başlayan 7 nemət düzülərdi” [1, s. 31]. 

Folklorda müqəddəs hesab edilən yeddi rəqəmi bədii ədə-
biyyatda da öz geniş əksini tapmışdır. Azərbaycan ədəbiyyatının 
ustad şairi Nizami Gəncəvi yeddi rəqəminin kosmologiyasını 
özündə toplayan yer, torpaq, planetlər haqqında fikirlərini 
məşhur “Xəmsə”sinə daxil olan “Yeddi gözəl” poemasında ifadə 
etməyə çalışmışdır.  

Poemanın məzmunundan aydın olur ki, bir gün sarayın 
otaqlarından birində Bəhram yeddi müxtəlif ölkədən olan yeddi 
şahzadənin portretlərini görür və aşiq olur. Atasının ölümündən 
sonra Bəhram İrana qayıdır və taxta çıxır. Hakimiyyətə gəldik-
dən sonra Bəhram yeddi şahzadənin axtarışına başlayır, onları 
tapır və evlənir. O, memarlara yeni arvadlarının hər biri üçün 
möhtəşəm sarayların inşa olunmasını əmr edir. Memarlar bildi-
rirlər ki, astrologiyaya görə yer kürəsinin hər hissəsi bir planetin 
idarəsi altındadır və Bəhrama məsləhət görürlər ki, sarayların 
hər birini gözəllərin gəldikləri ölkələrə təsir edən planetlərin rən-
ginə uyğun bəzətdirsin. Əvvəl Bəhram bu təklifə şübhə ilə ya-
naşsa da, sonradan arvadları üçün belə sarayların inşa olunma-
sına razılıq verir. İnşaat işlərinin tamamlanmasından sonra gö-
zəllər öz saraylarında məskunlaşırlar. Bəhram həftənin hər gü-
nünü gözəllərdən birinin yanında keçirir: şənbə günü qara gün-
bəzli sarayda Saturnun hökm etdiyi Hindistan gözəli ilə, bazar 
günü sarı günbəzli sarayda Günəşin hökm etdiyi Türküstan 
(Çin) gözəli ilə, Bazar ertəsi yaşıl günbəzli sarayda Ayın hökm 
etdiyi Xarəzm gözəli ilə, çərşənbə axşamı qırmızı günbəzli 
sarayda Marsın hökm etdiyi Slavyan gözəli ilə, çərşənbə günü 
firuzəyi günbəzli sarayda Merkurinin hökm etdiyi Məğrib gözəli 
ilə, cümə axşamı səndəl ağacı rəngli günbəzli sarayda Yupiterin 
hökm etdiyi Rum (Bizans) gözəli ilə və cümə günü ağ günbəzli 



383 
 

sarayda Veneranın hökm etdiyi İran gözəli ilə. 
Novella-hekayələrin hər birinin məzmunu sevgi olsa da, qara 

günbəzli saraydan ağ günbəzli saraya doğru irəlilədikcə kobud 
ehtiraslı sevgi, ülvi ilahi sevgiyə dəyişir. Bəziləri bununla şairin 
insanın qaranlıqdan işığa, təmizliyə doğru keçməli olduğu yolu 
göstərdiyini düşünürlər. Təbii olaraq, şah da bu yola keçərək 
yüksək mənəvi keyfiyyətlər qazanır. Acı, məğlubiyyət, xəyanət 
və digər hissləri yaşayan Bəhram macəra həvəskarı olan bir 
adamdan müdrik hökmdara çevrilir. Beləliklə, poemanın ikinci 
mövzu xətti yüngül xasiyyətli Bəhramın, özbaşınalıq və zorakılıq-
la mübarizə aparan ədalətli hökmdara çevrilməsidir. Bəhramın 
yeddi sarayındakı yeddi qız onun nəfsinin (qadın başlanğıcının) 
yeddi məqamının obrazlarıdır. Məqamdan-məqama keçdikcə o, 
mənən təmzlənir, bir idrak səviyyəsindən digərinə qalxır.  

Beləliklə, Nizami poemada eşqə fiziki, daxili hisslər baxı-
şından deyil, daha çox fəlsəfi müstəvidən, sufi baxışından ya-
naşmışdır. “O, Bəhramın simasında sufılərin Şəriət-Təriqət-Mə-
rifət-Həqiqət dördmərhələli kamilləşmə yolu ilə gedən aşiq-
qəhrəman obrazını yaratmasa da, həm bu dördmərhələli kamil-
ləşmə sxemindən, həm də sufilərin yeddi pilləli Təriqət mode-
lindən yetərincə istifadə edərək tamamilə yeni tipli qəhraman 
yaratmışdır” [10]. Professor Seyfəddin Rzasoy yazır ki, “Nizami 
Bəhramın simasında klassik sufi obrazı yaratmamışdır. Sufilik-
dəki insanın kamilləşmə modelinin nəzəri-texniki element-
lərindən istifadə edən şair bu prosesdə çağın paralel dünya 
modellərindən də istifadə etmiş və mahiyyətcə orijinal bir obraz 
yaratmışdır. Bu obraz bütün çoxluq təşkil edən sufi cizgiləri ilə 
bərabər, heç də klassik sufi modelinin verə biləcəyi obraz-
variant deyildir. Bu, özünü sufilərin Allahla mistik ünsiyyətə 
girməyin mümkünlüyünə münasibətdə bilindirir” [9, s. 81]. 
“Yeddi gözəl” poemasında sufilərin yeddi pilləlik Təriqət məqa-
mı ilə bağlılığında özünü açıq şəkildə ifadə edir. 

Tədqiqatçı alim Xuraman Hümmətova, professor Seyfəddin 
Rzasoy və Tağı Xalisbəyli kimi alimlərin Nizami Gəncəvi 



384 
 

yaradıcılığı ilə bağlı apardığı araşdırmalar nəticəsində gəldiyi bir 
fikrə diqqət yönəldək: “... -7 ulduz, yaxud 7 günbəz: Qədim 
astronomiyada dünya 7 planetə uyğun 7 göy qatından ibarətdir... 
Qədim memarlıqda məbədlərin 7 ulduz, 7 rənglə əlaqələndiril-
məsi ənənə idi; ... -7 iqlim: Nizami dövründə yer üzü, əsasən, 7 
iqlim ölkəsinə bölünürdü; ... -7 şahzadə qız: Nizamişünaslıqda 
belə bir fikir var ki, “Yeddi gözəl”də 7 iqlimi təmsil edən 7 qızın 
bir yerə toplanması ideyası qədim Avesta ilə bağlıdır; ... -7 
bayraq: Nizamidə 7 bayraq 7 iqlimə uyğun ölkələri təmsil edir; -
7 gün: Nizami dövründə hər həftənin 7 gününün hər biri göydəki 
7 ulduz – planetin biri ilə bağlı idi; ... -7 rəng: Hər ulduzun öz 
rəngi var idi. O ulduz hansı iqlimə, hansı ölkəyə, həftənin hansı 
gününəuyğun idisə, həmin iqlim, ölkə, gün o rəngdə idi... 
Göründüyü kimi, 7 ulduz, 7 günbəz, 7 iqlim, 7 ölkə, 7 şahzadə 
qız, 7 gün, 7 rəngvə bütövlükdə 7 rəqəmi varlıq aləminin bütün 
ünsürlərini bir-biri ilə bağlayır” [10]. 

Bir məsələni də xüsusilə qeyd etmək lazımdır ki, kosmolo-
giya Azərbaycan xalqının miflərində, rəvayət və əfsanələrində 
də öz əksini tapmışdır. Nizaminin bir sənətkar kimi formalaşma-
sında Yaxın və Orta Şərqin ictimai, fəlsəfi fikri, yazılı və şifahi 
poeziyası ilə yanaşı, zəngin Azərbaycan xalq yaradıcılığı, xüsu-
silə əfsanə və rəvayətləri mühüm rol oynamışdır. Xalq yaradı-
cılığından faydalanan Nizami Gəncəvi öz əsərlərində bir-birin-
dən rəngarəng obrazlar yaratmışdır. Professor Sədnik Pirsultan-
lının (Paşayev) söylədiyi kimi, “Azərbaycan folklor örnəkləri, 
xüsusi ilə əsatir və əfsanələri Nizami “Xəmsə”sinin canına 
hopmuşdur. Nizamini Azərbaycan folklorundan kənarda düşün-
mək çətindir. O, Azərbaycan folkloru ilə elə qaynayıb qarışmış-
dır ki, onları bir-birindən ayırmaq çox çətindir. Nizami əsərlə-
rinin qaynaqları Azərbaycan folklorundadır. Onun yaradıcılıq 
üfüqləri nə qədər geniş olsa da, onun yaradıcılığı Azərbaycan 
çevrəsində, onun folkloru daxilində ətə-qana dolmuş, hər biri 
ölməz bir abidəyə çevrilmişdir. Bu abidənin qızıl kərpicləri 
Azərbaycan torpağında kəsilmiş, onun yaradıcılıq sarayı bu qızıl 



385 
 

kərpiclə tikilmişdir” [8, s. 6]. “Yeddi gözəl”in rəvayət qaynaq-
larını araşdıran alim “Azərbaycan folklorunda “Yeddi gözəl”də-
ki Fitnə obrazı ilə səsləşən motivlərin daha güclü olduğunu 
söyləyir və belə motivlərə “Kitabi-Dədə Qorqud” boylarında da 
rast gəlindiyini söyləyir. Dastanın “Bəkil oğlu İmranın boyu”n-
da Qazan xanla Fitnənin cavabları arasında öz məntiqinə görə 
müəyyən yaxınlıq vardır. “Qazan xan “at işləməsə, ər öyünməz” 
deyirsə, Fitnə Bəhramın gur vurmaqda məharətini vərdişlə bağ-
layır. Nizaminin yaratdığı müdrik, ağıllı Fitnə Bəhramın ovun 
dal ayağını qulağına tikməsini vərdişin nəticəsi hesab edir. Bunu 
sonralar özünün öküzü pillələrlə yuxarıya qaldırması hadisəsi ilə 
sübuta yetirir. Nizami həmin Şərq rəvayətini işləyib Fitnə 
surətini yaradarkən sələfi Firdovsidən fərqli olaraq yeni cizgilər 
əlavə etmiş, obrazın səciyyəsinə uyğun yeni keyfiyyətlərlə 
zənginləşdirmişdir” [8, s. 7]. 

Bəhramın ilk görüşü şənbə günü qara günbəzdə hind qızı ilə 
olur və “Qara geyimli kəniz”in nağılını dinləyir. “Xalqdan gələn 
və maraqlı süjetə malk olan “Qara geyimli kənizin nağılı”nda 
səbirli olmaq, özünü ələ almağı bacarmaq, şəhvət düşkünlü-
yündən uzaq olmaq təbliğ edilir” [5, s. 122]. 

Tədqiqatçı alim Tağı Xalisbəylinin də sözləri ilə desək, “Ni-
zami yaradıcılığının qaynaqları hərtərəflidir. O həm tarixi mən-
bələrə, həm də xalq yaradıcılığına söykənmişdir” [5, s. 20]. Xalq 
İsgəndər haqqında eşitdiklərini öz dünyagörüşünə və əxlaqına 
uyğun şəkildə qurmuşdur. “İsgəndər ilə sərrac İmran”, “İsgəndər 
və çoban”, “Buynuzlu İsgəndər”, “İsgəndər quş dili öyrənir” və 
s. folklor nümunələri dərin fəlsəfi dərslərdir. Sədnik Pirsultan-
lıya görə də “İsgəndərnamə”də Azərbaycan ərazisindəki topo-
nimlərə, o cümlədən Gəlin qayalarına, onların mənşəyinə dair 
məlumatlara da təsadüf edilir. Bəinas “Çarkablı heykəli” ona 
görə qurur ki, bundan ibrət alıb qıpçaq qızları və gəlinləri üzü 
açıq gəzməsinlər. Ata-babadan namus-qeyrət hər şeydən şərəfli 
və üstün tutulmuş, gəlin evin, ailənin abır, ismət və həya mü-
cəssəməsi sayılmışdır. İndinin özündə yurdumuzda mövcud olan 



386 
 

hər bir “Gəlin qayası” da abır-həya ilə əlaqədardır” [8, s. 7]. 
Özbək xalqının dünya mədəniyyət xəzinəsinə bəxş etdiyi 

nadir simalardan biri olan Əlişir Nəvai də “Yeddi səyyarə” (“Sə-
bai-səyyar”) adlı poemasında bu mövzuya toxunmuş, dünyaya 
və insanlar arasındakı münasibətlərə olan baxışlarını məhz İsla-
mi kosmoloji düşüncə müstəvisindən vermişdir. “Nizami yara-
dıcılığı Şərqin böyük sənətkarları üçün örnək olmuşdur. Xüsu-
silə, “Xəmsə” ənənəsinə cavab olaraq, Nizaminin ayrı-ayrı əsər-
lərinə nəzirə yazmaq ədəbi yarışa çevrilmişdir. Əmir Xosrov 
Dəhləvi, Əbdürrəhman Cami, Arif Ərdəbili ... və s. sənətkarlar 
bu sahədə qələmlərini sınaqdan çıxarmış, ölməz sənət nümunə-
ləri yaratmışlar” [6, s. 259]. 

Nizami irsinə yaxından bələd olan Əlişir Nəvai “Yeddi Səy-
yarə” poemasında Bəhramı bir qəhrəman olaraq qələmə almış-
dır. Sasani hökmdarı Bəhram şaha söylənilən nağıllar poemanın 
süjet xəttini təşkil edir. “Yeddi səyyarə” sözün tərifi ilə başlayır. 

“Yeddi səyyarə” əsas etibarilə, lirik əsər olduğundan Bəh-
ram şahın sevgilisi Dilaramın camalı, üzünün gözəlliyi əsas yer 
tutur. O, Zəhraya (Veneraya) bənzədilir və sərv ağacı ilə müqa-
yisə edilir. Bəhram şah Dilaramla ova çıxır. Dilaram ov zamanı 
Bəhram şahın sərrast ox atmasını tərif etmir. Bundan qəzəblənən 
Bəhram şah Dilaramın əl-qolunu bağlatdırıb kimsəsiz düzə atdı-
rır və saraya qayıdır. Lakin sonralar dərdə düşür. Dərdini unut-
maq üçün yeddi müxtəlif qəsr tikdirir. Dilaram tərəfindən rədd 
edilən Bəhramı real həyata qaytarmaq və ruh düşkünlüyündən xilas 
etmək üçün həftənin günlərinə uyğun olaraq yeddi saray tikirlər. 
Hər sarayda bir gözəl yaşayır və hər sarayın öz tarixi var. Məsələn, 
Qızılı sarayda rum gözəli yaşayır. Rum gözəli burada zərgər Zeyd 
haqqında əhvalatı danışır. Bəhram bazar günü orada olur. Bu 
sarayın hamisi Günəşdir. Bazar günü ona həsr olunurdu. Ümu-
miyyətlə, qədim Romada həftənin günlərini sıralayan müxtəlif 
sistemlər var idi ki, “astroloji həftə” xüsusi yer tuturdu. Bu sxemə 
uyğun olaraq, bazar günü həftənin dördüncü günü sayılırdı. Həmin 
gün bazar günü ilə bağlı olan Günəşin orbiti Saturn-Yupiter-Mars-



387 
 

Günəş-Venera-Merkuri-Ay planetlər sistemində kainatın mərkəzin-
dən uzaqlıqda dördüncü yeri tuturdu.  

Mitraizmdə isə bazar günü müqəddəs sayılırdı. Hind-İran 
mənşəli tanrı hesab olunan Mitra dostluq, ədalət, müqavilə, razılıq 
və günəş işığı ilə əlaqəli idi.  

Çərşənbə axşamı Bəhram şah Qırmızı sarayda olur. Burada o, 
hind gözəlinin söylədiyi əhvalatı dinləyir. Roma mifologiyasında 
qırmızı qan rəngi anlamında müharibə allahı Marsla əlaqələndi-
rilirdi. Bazar ertəsi Bəhram şah Ay planetinin hamilik etdiyi yaşıl, 
çərşənbə günü Merkuri planeti ilə bağlı olan firuzəyi rəngli, cümə 
axşamı Yupiterin təsirində olan sandal ağacı rəngli, cümə günü isə 
Venera (Zöhrə) planetinin himayəsində olan ağ rəngli sarayda olur 
və müxtəlif rəvayətlər dinləyir. Əsərin sonunda Bəhram şah yed-
dinci səyyahın hekayətini dinləyərkən Dilaramın sağ olduğunu bilir 
və onu saraya gətirtdirir. Lakin Bəhram nə qədər güclü olsa da, 
ölüm onu üstələyir. Növbəti ov zamanı o, bataqlığa qapılaraq ölür. 

Əsərin adı “yeddi planet və yeddi səyyah” mənasındadır. 
Rəmzi yeddi rəqəmi insanlara, onların talelərini müəyyən edən 
himayədar planetlərə uyğun olaraq önə çəkilmişdir. 

Qeyd etmək lazımdır ki, Nəvai də “Yeddi səyyarə” əsərini ya-
radarkən folklora əsaslanmış, Şərq dünyasında geniş yayılmış 
Bəhram Gur əfsanəsindən istifadə etmişdir.  

Nizami Gəncəvinin “Yeddi gözəl” və Əlişir Nəvainin “Yed-
di səyyarə” əsərləri türk dünyasının mifoloji-tarixi düşüncə sə-
viyyəsini üzə çıxarmışdır. “Yeddi səyyarə”də hekayətlər müxtə-
lif qəsrlərdə danışıldığı kimi müxtəlif ideyaların da təbliği önə 
çəkilir. Səyyahların hekayətlərində ədalət, səxavət, humanizmin 
tərənnümü, zülmə, ədalətsizliyə nifrət, azad sevgi və məhəbbət, 
xoşbəxt tale, quldurluq və zülmün ifşası özünə yer tapır. Yeddi 
rəqəmində reallaşan kosmik dünya modeli isə müxtəlif element, 
simvol və rənglərdə öz əksini tapmışdır. Həm “Yeddi gözəl”, 
həm də “Yeddi səyyarə” əsərlərində əsas qəhrəmanların yaşadığı 
saraylar sanki yeddi kosmik fəzaya çevrilmiş, onların tale yükü-
nə aydınlıq gətirmişdir.  



388 
 

QAYNAQLAR 
1. Adışirin T. Dörd gərək, dörd dörd gərək, bir dörd gərək...// 

Sufi və hürufi təlimində hərf və say simvolikası “Ədəbiyyat” qəzeti. 
2019, 28 sentyabr, s. 31 

2. Ağayev Ə. Aligyeri Dante və onun “İlahi komediya”sı // 
Dante A. İlahi komediya. Bakı: “Öndər nəşriyyat, 2004, 594 s. 

3. Əsatirlər, əfsanə və rəvayətlər. Bakı: Şərq-Qərb, 2005, 304 s. 
4. Haqverdiyev Ə. Seçilmiş əsərləri. İкi cilddə. II cild. Baкı: 

“Lider nəşriyyat”, 2005, 408 s. 
5. Xalisbəyli T. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan folkloru (“İs-

gəndərnamə” dastanı üzrə). Bakı: V.İ.Lenin adına APİ-nin nəşri, 1990, 
118 s. 

6. Quliyev E. Türk xalqları ədəbiyyatı. Bakı: CONATANT 
EMPARY, 2011, 568 s. 

7. Nəsimi İ Sеçilmiş əsərləri. İki cilddə. II cild. Bakı: “Lidеr 
nəşriyyat”, 2004, 376 s. 

8. Pirsultanlı S.P. Nizami və folklor. Bakı: Bilik, 1976, 65 s. 
9. Rzasoy S. Nizami poeziyası: Mif-tarix konteksti. Bakı: 

Ağrıdağ, 2003, 212 s. 
10. Nizami Yeddi gözəl – DergiParkhttps://dergipark.org.tr › 

download › article-file  



389 
 

BƏKİR ÇOBANZADƏ NƏVAİ HAQQINDA 
 

BEKIR CHOBANZADE’S THOUGHTS ABOUT NAVAI 
 

РАЗМЫШЛЕНИЯ БЕКИРА ЧОБАНЗАДЕ О НАВОИ 
 

 Sevda QASIMOVA 
AMEA Folklor İnstitutu 

sevda.qasimova.61@mail.ru  
 

Summary 
Despite the fact that the prominent scientist Bekir Chobanzade 

played an important role not only in the development of Azerbaijani 
linguistics, literary criticism, historiography, but also in the study, 
research and promotion of ethnic and cultural heritage of the Turkic 
peoples in general, the scientific and literary heritage of this great 
scientist has not been studied. If we take into account that the scientific, 
literary, pedagogical and social activity of B.Chobanzade, a Crimean 
Tatar by nationality, is mostly connected with Azerbaijan, it is clear that 
the heavy burden of chobanzde studies falls on the debt and 
responsibility of Azerbaijani scientists. While appreciating the work of 
Azerbaijani scientists who have worked in this field, we must note that 
there is a lot of work to be done in the field of shepherding. In this 
sense, one of the least studied areas of B.Chobanzade's legacy is the 
scholar's research in the field of classical literary and cultural heritage. 

As a logical result of the research, it can be said that in the works 
of Bakir Chobanzade, the study of the heritage of Alisher Navai, one 
of the successors of the Nizami literary school was given a wide place. 
It is known that the first “Khamsa” was created by the world-famous 
poet Nizami Ganjavi and this tradition established by the great 
Azerbaijani poet was continued by other thinkers and poets. 

This article analyzes the scientific-theoretical thoughts of Bakir 
Chobanzade dedicated to Alisher Navai, the successor of Nizami literary 
school. The author of the article concludes that B. Chobanzade views 
language as a wealth created by the people, as folklore and explores its 
sanctity in both scientific and artistic work. All this is an expression of the 
scientist's great sympathy to the heritage of Alisher Navai. 



390 
 

Key words: Nizami, Navai, Bekir Chobanzade, classical, lite-
rary, cultural, heritage, language, folk art, traditions 
 

Несмотря на то, что выдающийся ученый Бекир Чобан-
заде сыграл огромную роль не только в развитии азербай-
джанского языкознаия, литературоведения, историографии, 
но и в целом в направлении изучения, исследования и 
попаганды этнокультурного наследия тюркских народов, 
научное и литературное наследие этого великого ученого и 
литературоведа не изучено на должном уровне. Учитывая, 
что научная, литературная, педагогическая и общественная 
деятельность Б.Чобанзаде, который по национальности 
являлся крымским татарином, больше связана с Азербайджа-
ном, становится все более очевидным, что бремя чобанзаде-
ведения входит в круг обязанностей и ответственности азер-
байджанских ученых. Наряду с высокой оценкой труда азер-
байджанских ученых, работавших в этой области, проделав-
ших ценную работу, мы должны отметить, что в области 
чобанзадеведения предстоит проделать довольно много ра-
боты. В этом смысле одной из малоизученных областей нас-
ледия Б.Чобанзаде являются исследования ученого в области 
классического литературно-культурного наследия. 

Как логическое следствие исследований можно сказать, 
что в своем творчестве БекирЧобанзаде уделил широкое место 
изучению наследия Алишера Навои, одного из последовате-
лей литературной школы Низами. Известно, что первая «Хам-
са» была создана всемирно известным поэтом Низами Гянд-
жеви и эта традиция, заложенная великим азербайджанским 
поэтом, была продолжена другими поэтами-мыслителями. 

В этой статье анализируются научно-теоретические 
мысли Бекира Чобанзаде, посвященные Алишеру Навои – 
последователю литературной школы Низами. Автор статьи 
приходит к выводу, что Б.Чобанзаде рассматривает язык как 
богатство, созданное народом, как фольклор и исследует его 



391 
 

святость как в научном, так и в художественном творчестве. 
Все это является выражением безграничной симпатии уче-
ного к наследию Алишера Навои. 

Ключевые слова: Низами, Навои, Бекир Чобанзаде, 
классический, литературный, культурный, наследие, язык, 
народное творчество, обычаи-традиции 

 
Məlumdur ki, ilk “Xəmsə” dünya şöhrətli şair Nizami Gən-

cəvi tərəfindən yaradılmış və böyük Azərbaycan şairinin ərsəyə 
gətirdiyi bu möhtəşəm abidədəki ənənələr digər mütəfəkkir şair-
lərin də diqqətini cəlb etmişdir. Təsadüfi deyildir ki, onlarla şair 
Nizami Gəncəvi ənənələrini novatorluqla davam etdirərək 
“Xəmsə” yaratmağa cəhd etmişlər. Akademiyanın müxbir üzvü 
Nüşabə Araslı bu xüsusda yazır: “Türk dilində “Xəmsə” yazan 
başqa şairlər də mövzularının müxtəliflikləri ilə seçilmişlər. Bu 
bir daha təsdiq edir ki, türk ədəbiyyatında “Xəmsə” yazmaq ənə-
nəsi təqlid yolu ilə davam etdirilməmişdir. Ancaq bununla belə 
“Xəmsə” yazmaq ənənəsi bədii bir növ olmaqla ədəbi janr 
baxımından böyük Nizaminin adı ilə bağlıdır. Odur ki, başqa 
“Xəmsə” müəllifləri kimi türk sənətkarları da öz sələflərini ehti-
ramla xatırlamış, “Xəmsə” yaratmaqla o böyük ustadın qarşısın-
da şairlik imtahanı verdiklərini bildirmişlər” [1, 80]. Ustad hü-
zurunda şairlik imtahanı verənlərdən və “Fərhad və Şirin”, 
“Leyli və Məcnun”, “Səddi-İskəndəri”, “Səbayi-Səyyarə”, eləcə 
də başqa əsərlərində Nizami ənənələrinə sədaqətin ifadəsi kimi 
türk dilində ilk “Xəmsə” yaradanlardan biri də Əlişir Nəvai idi. 
Əlişir Nəvai özünə ustad hesab etdiyi Nizaminin ənənələrini bö-
yük ustalıq və yaradıcılıqla davam etdirməkdən qürür duyurdu. 
Vaxtı ilə Məmməd Əmin Rəsulzadə yazırdı ki, “Nəvai özünü 
Nizaminin şagirdi saymaqla və ustadından mənəvi kamillik 
diplomu alması ilə öyünür və fəxr edir”di [5, 79].  

Türk ədəbiyyatının görkəmli nümayəndəsi Nizaməddin Əli-
şir Nəvai 9 fevral 1441-ci ildə Herat şəhərində anadan olmuş-
dur. İlk təhsilini doğulduğu şəhərdə alan, Məşhəd və Səmərqənd 



392 
 

şəhərlərində onu daha da təkmilləşdirən və şöhrətlənən Əlişir 
Nəvai kiçik yaşlarından özbək və fars dillərini mükəmməl poe-
tik nümunələr yaratmaq səviyyəsində öyrənir. Böyük istedad sa-
hibi olan Nəvai 15 yaşında bir şair kimi müasirləri arasında tanı-
nır. Nəvainin atası Siyasetdin Kiçkinə Bahadır Teymuroğulla-
rına mənsub aristokrat ailənin başçısı idi və Xorasan əmiri Əbül 
Qasım Baburun xidmətində dayanırdı. Ana tərəfdən ulu babası 
Əbu Səid Çiçək isə Mirzə Bayqaranın bəylərbəyi idi. Əsl adı 
Nizaməddin Əlişir olan Nəvai Mirzə Bayqaranın nəvəsi Hüseyn 
Bayqara ilə birlikdə böyümüş və təhsil almışdır. Daha sonralar 
Hüseyn Bayqara Teymurilər dövlətinin hökmdarı olduğu zaman 
uşaqlıq dostu Nəvaini özünə köməkçi edir. Ona əvvəl möhür-
darlıq, divanbəylik və sonra da “əmir” rütbəsini verdi [6]. 

Nəvainin Hüseyn Baykara sarayında olması dövrünün sənət 
adamlarının da inkişafına təkan vermişdi. Çünki o, bir dövlət 
adamı və şair kimi elm və sənətin, eyni zamanda elm və sənət 
adamlarının havadarına və müdafiəçisinə çevrildi. Nəvainin sə-
nət adamlarını və sənəti himayə etməsi müəyyən qüvvələrdə pa-
xıllıq və qısqanclıq hissləri yaratmağa başlamışdı. Həmin qara-
güruh qüvvələr şairə böhtanlar atmış və onu gözdən salmağa 
çalışmışlar. Bütün bunlardan təngə gələn şair vəzirlikdən imtina 
etmiş və Herata gedərək, ömrünün sonunadək (1501-ci il yan-
varın 3-nə kimi) yaradıcılıqla məşğul olmuşdur.  

Türk dilinin islam dinində dörd böyük müdafiəçisinin oldu-
ğunu göstərən B.Çobanzadə qeyd edirdi ki, bunlardan birincisi 
Mahmud Kaşqari, ikincisi Şeyx Aşıq Paşa, üçüncüsü Nəvai və 
dördüncüsü Berqamalı Qədridir [4, 73]. 

Əlişir Nəvainin dövrü və mühiti barədə müfəssəl məlumat 
verən professor Bəkir Çobanzadə yazırdı: “Nəvai zamanında Orta 
Asiya, Kiçik Asiya, Hindistan birləşib bir aləm meydana gə-
tirmişdi ki, bu aləmin irqi nöqteyi-nəzərdən siyasi və idari rəhbəri 
türk-moğol, elmi və mədəni rəhbərləri ərəblə fars idi” [2, 227].  

Göründüyü kimi, həmin illərdə siyasi hakimiyyət türklərin, 
elmi və mədəni hakimiyyət isə ərəblərin və farsların əlində idi. 



393 
 

Deyilənlərdən aydın görünür ki, IX-XIV əsrlərdə istər Kiçik və 
ya Orta Asiyada, istərsə də Şərqdə siyasi hakimiyyət türklərin 
əlində olsa da, dil, xüsusilə də poeziya və elm dili sahəsində şah-
lıq kürsüsünü “işğal” edən, ələ keçirən dil ərəb və fars dili idi. 
Ona görə də Əlişir Nəvai çalışırdı ki, ədəbi-mədəni sahədə şah-
lıq kürsüsünə türk dilini qaldırsın. Türk dilini bu zirvəyə qaldır-
maq, ərəb və fars dilini əvvəlki mənziləsinə salmaq, əyləşdiyi və 
yerini bərkitdiyi kürsüdən endirmək üçün türk dilində cahan-
şümul əsərlər yazmaq lazım idi. Təbii ki, bununla da kifayətlən-
mək olmaz. Bunun üçün türk dilinin kəndlərdə möhkəmləndirdi-
yi mövqeyinin coğrafiyasını şəhərə, mədrəsəyə, məscidə və s. 
qədər genişləndirmək lazım idi.  

Türk humanitar təfəkkürünün görkəmli simalarından olan 
professor Bəkir Çobanzadə “Nəvai-dilçi” adlı məqaləsində gös-
tərirdi: “Türk dilini saraya, ədəbiyyata, cameyə, mədrəsəyə, tək-
yəyə... vəlhasil, əski islam aləminin ictimai müəssisələrinə gir-
məməsinin başlıca səbəbi onun şəhərlərə girməməsidir. Türk 
dövlətləri şimdiyə qədər tam mənasilə öz şəhərlərinə malik ol-
mamışlardır. Gərək on birinci və gərəksə on yeddinci əsrdə 
mövcud olan və hətta bugünkü türk ölkələrinin şəhərlərində ək-
səriyyət əcnəbi ünsürlərdədir. Bu surətlə şəhər dili olamayan 
türkcə eyni zamanda ədəbi dil də ola bilməmişdir. Çünki ədəbi 
dil hər şeydən əvvəl hankı tipdə olursa-olsun, şəhər dilidir. Köy 
və köçəbələrin toplandığı yurtlar yalnız anonim və yazısız xalq 
ədəbiyyatı meydana gətirə bilir” [2, 233].  

Bəkir Çobanzadə bu müddəalarında tamamilə haqlı idi. Həqi-
qətən də, türk dilinin yayılma coğrafiyası, türk dövlətinin, hətta 
türk imperiyasının coğrafiyasından qat-qat kiçik idi. Maraqlıdır 
ki, bu mühitdə məhdudlaşan, yaradıcılıq imkanlarından səmərəli 
istifadə edə və yararlana bilməyən həm də folklor idi. Folklor, 
xalq yaradıcılığı xalqın bütün təbəqələrini, bütün məkanlarda 
(kənddə və şəhərdə) əhatə etməlidir. Folklorun şəhərdə inkişafı, 
həm də canlı xalq dilinin şəhərə gəlişi onun ədəbi dilinin inkişa-
fına da təkan verir. Bəkir Çobanzadə (və həm də Əlişir Nəvai) 



394 
 

hesab edirdi ki, yalnız bu yolla (ana dilində mükəmməl ədəbi-
mədəni irs və folklor nümunələri yaratmaqla) xalq dilini ədəbi 
dilə çevirmək və yabançı dillərin mövqeyini zəiflətmək olar. 

Doğrudur, B.Çobanzadənin türk dilində yazmaq məsələsin-
də birinciliyi Əlişir Nəvaiyə verməsinə, onun bu istiqamətdəki 
xidmətlərini yüksək qiymətləndirməsinə görə Bəkir Çobanzadə 
ilə mübahisə edənlər də tapılar. Belə ki, hələ XV əsrə qədər 
Azərbaycanda Həsənoğlundan Qazi Bürhanəddinə, Qazi Bür-
hanəddindən İmaməddin Nəsimiyə qədər bir çox türk şairləri 
türk dilində kifayət qədər mükəmməl sənət nümunələri yaratmış 
və bunlar sonrakı ədəbiyyat üçün təməl rolu oynamışlar.  

Tanınmış alim professor Vilayət Quliyev “Bəkir Çobanzadə 
macar mətbuatında” adlı məqaləsində yazır: Əlbəttə, şeir dili ola-
raq türkcəyə kimin birinci müraciət etməsi məsələsində Bəkir Ço-
banzadə ilə mübahisə aparmaq mümkündür. Çünki həmin proses 
müəllifin davamlı olaraq fars ədəbiyyatı orbitində saydığı Azər-
baycan türkləri arasında daha erkən başlamışdı. Nəvaiyə qədər 
türk şeir dilinin İzzəddin Həsənoğlu (XIII əsr), Qazi Bürhanəddin 
(1345-1398), İmadəddin Nəsimi (1369-1417) kimi görkəmli sə-
nətkarları yetirmişdi. “Ol səbəbdən fars ləfzilə çoxdur nəzm kim, 
Nəzmi-nazik türk ləfzilə ikən düşvar olur” – deyən Məhəmməd 
Füzuli (1494-1560) isə Azərbaycan türkcəsi ilə təkrarsız poeziya 
inciləri yaradaraq bu çətinliyi birdəfəlik və həmişəlik aradan qal-
dırmışdı. 1920-ci illərin ikinci yarısında, Bakı Universitetinin pro-
fessoru kimi Bəkir Çobanzadə bütün bu məsələləri elmi dərinlik 
və obyektivliklə işıqlandıracaq, Azərbaycan ədəbiyyatının klas-
sikləri haqqında monoqrafiyalar qələmə alacaqdı. Budapeştdə isə 
təbii ki, tədqiqatçının əlinin altında kifayət qədər material yox idi. 
Digər tərəfdən, mənbələr olduğu təqdirdə də, ümumi məlumat 
xarakterli jurnal məqaləsində bütün məsələlərdən geniş şəkildə 
söz açmaq da, təbii ki, mümkün deyildi” [7].  

Hər halda bunlar da yüksək qiymətləndirilməli, türkdilli 
ədəbiyyatın yaranmasında və formalaşmasında oynadığı rol diq-
qətdən qaçmamalıdır. Türk dilində yaradılan bu ilk nümunələr 



395 
 

türkdilli ədəbiyyatın ilkin nümunələri idi və bunları heç bir 
vəchlə kənara itələmək olmaz. 

Əlişir Nəvainin türk olduqları halda başqa dildə yazmağa üs-
tünlük verən məsləkdaşlarına etirazını gizlətməyən və onların bu 
mövqeləri ilə barışmamasını türk xalqlarının ədəbiyyatı və türk-
lük qarşısında tarixi xidməti sayan Bəkir Çobanzadə hesab edirdi 
ki, “Nəvainin dayandığı dil kitabında zikr etdiyi türk şairlərinin, 
ədib və filosoflarının dili olmayıb, bəlkə, xalq dilidir. Demək olar 
ki, Nəvai fars ədəbi dili ilə türk xalq dilini müqayisəyə girişir. Və 
üstünlüyü bütün tərəfləri ilə türk xalq dilinə verirdi” [2, 233].  

Bəkir Çobanzadənin Əlişir Nəvaini təqdir etməsinin əsas 
səbəblərindən biri də şairin xalq yaradıcılığından, folklordan yara-
dıcı şəkildə qaynaqlanması, folklora milli kimliyin əsas atribut-
larından biri və birincisi kimi baxması idi. Tədqiqatlar göstərir ki, 
B.Çobanzadənin istər elmi, istər bədii, istərsə də pedaqoji fəaliy-
yətində folklor xüsusi yeri olan hadisədir. Zəngin folklor mühitin-
də böyümüş Çobanzadənin özü də folkloru milli-mənəvi kimliyin 
mühüm konsepti səviyyəsinə qaldırdı. Bu isə təsadüfi olmayıb, 
yad etnos içərisində yaşayan kiçik xalqların ictimai şüur və həya-
tında özünü göstərən qanunauyğunluqdur. Belə etnik toplumlarda 
etnoqrafik özünəməxsusluqlar milli özünüqoruma və özünüyaşat-
ma mexanizmlərinə çevrilir. Türk milli kimliyinə düşmən kəsil-
miş, türk xalqlarının milli kimlik sistemini ardıcıl şəkildə məhv 
etmək siyasəti yürüdən çar Rusiyasında etnik azlığı təşkil edən 
Krım tatarları üçün də məhz bir türk olaraq mövcud olmağın ye-
ganə formulu folklordan keçirdi. Çünki folklor etnik-milli kim-
liyin bütün sxemlərini özündə yaşadır və xalqı daim etnik-milli 
enerji ilə qidalandırır. Folklor B.Çobanzadənin elmi və bədii yara-
dıcılığında məhz milli kimliyin dirçəldilməsinə xidmət edir.  

B.Çobanzadə türk xalqlarının folklorunu, adət-ənənəsini və 
etnoqrafiyasını dərindən bildiyi, bu istiqamətdə gələcək nəsillərə 
böyük elmi miras qoyduğu kimi, öz poetik yaradıcılığında xalqın 
istək və arzularının ifadəsi olan folklordan geniş bəhrələnmişdir. 
Onun şeirlərində folklordan gələn atalar sözləri, zərbi-məsəllər, 



396 
 

qoşma, layla, bayatılar birbaşa iştirak etməsə də, qanı və canı ilə 
bağlı olduğu xalq ədəbiyyatının, folklorun ruhu və ya hər hansı bir 
komponenti iştirak edir. B.Çobanzadə milli kimlik məsələsinə to-
xunarkən konkret bir türk xalqının kimliyindən bəhs açır. Yəni 
onun üçün ayrılıqda Azərbaycan, özbək, qazax, türkmən... kimliyi 
yox idi, vahid bir türk milli kimliyi var idi ki, bu da özünü türkdilli 
xalqların folklorunda daha aydın ifadə edə bilirdi. Sənətkarın tez-
tez tarixə və tarixi şəxsiyyətlərə münasibəti də türkün, xüsusilə də 
Krım türklərinin milli kimliyinin özünüifadəsinə xidmət edirdi. O, 
yalnız “biz kimik” və “haradan gəlirik” sualına cavab axtarmır, ey-
ni zamanda “hara gedirik” sualına da cavab verməyə çalışır. B.Ço-
banzadənin böyüklüyü ondadır ki, onu türk xalqlarının gələcəyi 
daha çox düşündürürdü. Lakin inkaredilməz faktdır ki, gələcəyə 
aparan yol başlanğıcını keçmişdən alır. Ona görə də keçmişi anma, 
tarixi şəxsiyyətləri, türk sərkərdələrini, türk yazar və mütəfəkkir-
lərini yaddaşdan bu günə gətirmə tamamilə təbiidir və onlar milli 
kimliyin formalaşmasında müstəsna rol oynayır. B.Çobanzadə, bu 
cəhətdən, türk xalqlarının tarixindəki və taleyindəki bəzi çatışmaz-
lıqları buraxılmış səhvlərdə görür. Milli kimlik həm də millətin 
imici ilə bağlı məsələdir. Millətin dünyada formalaşmış imici onun 
bir millət olaraq tanınması üçün olduqca vacib məsələdir. Bu məsə-
lənin B.Çobanzadəni bir vətəndaş şair kimi narahat etməsi və onun 
türkün imicinə zərbə vuran qüvvələrə qarşı üsyanı olduqca təbiidir. 
Təkrardan qorxmadan bir daha qeyd etməliyik ki, alim Əlişir Nə-
vaini də türk milli kimliyini uca tutduğuna görə təqdir edirdi. 

Ədəbi əsərlərində xalq dilinə xüsusi önəm verdiyinə görə də 
B.Çobanzadə Ə.Nəvainin xidmətlərini yüksək qiymətləndirmiş, 
hətta o, Nəvaini pir adlandırmışdır. Çünki dil insana öz varlığını 
ana dilində isbatlayır. Ana dili onun milli kimliyidi və ana dili 
onun özünüdərkidi. Şairin “Savaşa, dostlarım” şeirində oxuyuruq: 

Yerdən çıxmamışam, əslim-nəslim var, 
Bu dildə yaratdı neçə ozanlar. 
Nəvai pirimdir, ozanlar başı, 
Tatarca oxuyan bir tatar yaşı 



397 
 

... Harada duyulsa Nəvai dili, 
Harada açılsa Tukayın gülü,  
O yerlər yurdumuz, o ağ torpaqda,  
Sevinclə ölərik mahnı dodaqda. 
 Yurd üçün, taxt üçün savaşdıq, öldük, 
Qara göz, zülf üçün nələrə dözdük. 
Qaldı öz dilimiz yetim, anasız, 
Ana dil yaşlanan, qocalan qart qız [3, 128-129]. 

B.Çobanzadə “Savaşa, dostlarım” şeirində böyük təəssüf 
hissi ilə qeyd edirdi ki, bir xalq olaraq biz yurd üçün savaşsaq 
da, dil üçün vuruşmadıq. Yuxarıdakı misralarda folklordan boy 
alan qart qız ifadəsinin dillə assosiasiyası da olduqca maraqlıdır.  

Demədim, böyük bir ərən gözlədim, 
Tanrıdan Nəvai, Çingiz istədim [3, 129]. 

“Savaşa, dostlarım” şeirinin sonunda şair xalqa xidmətlərinin 
miqyas genişliyinə və türkün yaratdığı sərvətləri, mənəvi dəyərlə-
ri, adət-ənənələri, xalqın istək və arzularına bağlılığına görə Nəvai 
ilə Çingiz xan arasında bir yaxınlıq görür. Əslində bu yaxınlıq 
xalqına sədaqətlə xidmət edən sərkərdə ilə şair, qılıncla qələm, 
güclə ağıl arasındakı yaxınlıqdı. Ağılla gücün vəhdəti ideyasını 
qabarıq şəkildə diqqət mərkəzinə çəkən Əlişir Nəvai bu məsələdə 
də Nizami Gəncəvidən və xalq yaradıcılığından ilham alırdı. 

 
QAYNAQLAR 

1. Araslı N. Nizami və türk ədəbiyyatı. Bakı, “Elm”, 1980 
2. Çobanzadə B. Seçilmiş əsərləri. 5 cilddə, II cild, Bakı, Şərq-

Qərb, 2007 
3. Çobanzadə B. Seçilmiş bədii əsərləri (Tərtib edəni Ramiz 

Əskər), Bakı, BXQR, 2012 
4. Nəvai. Məqalələr məcmuəsi. Bakı, 1926 
5. Rəsulzadə M.Ə. Azərbaycan şairi Nizami. Bakı, Azərnəşr, 1991 
6. https://az.wikipedia.org/wiki/%C6%8Fli%C5%9Fir_N%C9%

99vai 
7. https://525.az/news/76651-bekir-cobanzade-macar-

metbuatinda  



398 
 

TARİXDƏ İZ BURAXAN DAHİMİZ – NİZAMİ 
GƏNCƏVİ 

 

OUR GENIUS WHO LEFT A MARK IN HISTORY –
NIZAMI GANJAVI 

 

НАШ ГЕНИЙ, ОСТАВИВШИЙ СЛЕД В ИСТОРИИ – 
НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 

 
Sevil VƏLİYEVA  

Sumqayıt Dövlət Universiteti, müəllim 
sevil-veliyevaSDU@mail.ru  

 
Summary 
Nizami Ganjavi is a prominent representative of world literature, 

a great Azerbaijani poet and thinker, who always thinks about 
humanity and glorifies humanistic, moral and ethical ideas with his 
rich and comprehensive creativity. Justice, peace, humanity, mercy, 
morality, kindness, diligence, friendship, brotherhood, goodness and 
other moral qualities were reflected in his five works entitled 
“Khamsa”. Throughout history, these works have had a powerful 
effect on the upbringing of generations, and new generations have 
received wise advise from him. The admonitions of the great Nizami 
play a great role in the upbringing of every human being.  

Key words: genius poet, poem, upbringing, education, perfection 
 
Резюме 
Низами Гянджеви – выдающийся представитель мировой 

литературы, великий азербайджанский поэт и мыслитель, 
который своим богатым и разносторонним творчеством всегда 
думает о человечестве и воспевает гуманистические, моральные и 
этические идеи. В его пяти произведениях под названием 
«Хамса» отражаются моральные качества, как справедливость, 
мир, человечность, милосердие, нравственность, доброта, 
трудолюбие, дружба, братство, добро и так далее. На протяжении 
всей истории эти произведения оказали сильнейшее влияние на 



399 
 

воспитание поколений, и новые поколения получали от него 
мудрые советы. Подведя итог к сказанному, можно сказать, что 
учение великого Низами играет важную роль в воспитании 
каждого человека. 

Ключевые слова: гениальный поэт, стихотворение, вос-
питание, образование, совершенство 

 
“Bütün Azərbaycan xalqı Nizami Gəncəvi ilə fəxr edir... O 

bu torpaqda yaşayıbdır, bu torpaqda yazıbdır. Onun yazdığı 
əsərlər bütün dünyada məşhurdur. Təsəvvür edin, 850 il bundan 
öncə bu qədər böyük əsərlər yaratmaq!.. Bu əsərlər təkcə şeirdən 
ibarət deyildir, onların hər birində böyük elm var, böyük fəlsəfə 
var, dahi fikirlər var. Buna görə onun əsərləri də yaşayır, özü də 
yaşayır”. Bu sözləri Ümummilli liderimiz Heydər Əliyev tarixdə 
iz buraxan dahimiz barədə söyləmişdir.  

Dahi şair və böyük tərbiyəçi olan Nizani Gəncəvinin təhsil, 
təlim, tərbiyənin bir sıra ümumi məsələləri haqqında bu gün də 
öz əhəmiyyətini itirməyən dəyərli fikir və ideyaları var. Şəxsiy-
yətin formalaşmasına təsir edən amilləri “Xəmsə”də qeyd etmiş, 
hər bir amilin əhəmiyyəti barədə poemalarında müvafiq dəyərli 
fikir və ideyalar irəli sürmüşdür.  

Dahi Nizami yaxşı adamlarla münasibətdə olmağı, bədəsil 
insanlardan uzaq olmağı, elmli, mərifətli adamlarla dost olmağı 
yaxşı tərbiyənin əsas şərtlərindən biri hesab edərək yazmışdır: 

Bədəsil olarsa əgər bir adam,  
Qırmızı gövhəri saraldar tamam.  
Ağıllı adamla dost olsan əgər,  
Elmi, mərifəti sənə də keçər (3, 115-116).  

Böyük maarifpərvər Nizami elmə, təhsilə, təlim-tərbiyəyə, 
pedaqoji prosesə daha böyük önəm vermiş, kamil insanın forma-
laşmasında elmə, biliklərə yiyələnməyin çox böyük rol oynadı-
ğını qeyd etmişdir.  

Qüvvət elmdədir, başqa cür heç kəs,  
Heç kəsə üstünlük eyləyə bilməz.  



400 
 

Özünə öyüd-nəsihət vermək, özünü ruhlandırmaq, öz nöqsa-
nını etiraf etmək, özünü qiymətləndirmək və s. kimi özünütər-
biyə üsullarından əsərlərində geniş bəhs etmişdir. “İsgəndərna-
mə” poemasından:  

Nizami susmağa adət et, ancaq,  
Deyilməz sözləri danışma, burax! 

Dahi şair şəxsiyyətin hərtərəfli inkişafında təhsil, təlim və 
tərbiyənin əhəmiyyətinin böyüklüyünü, özünütəhsilin və özünü-
tərbiyənin rolunun əvəzsiz olduğunu, müsbət əxlaqi keyfiyyət-
lərin formalaşması üçün sağlam mühitin vacibliyini, halal zəh-
mətlə, fədakarlıqla, fiziki kamilliyə yiyələnməyin mümkünlü-
yünü, həmrəylik, dostluq və yoldaşlıq kimi insanlığa xas olan 
keyfiyyətlərə sahib olmağı əsərlərində dahiyanə ifadə etmişdir. 

Nizami düzlük, mərdlik, sadəlik, xoşxasiyyətlilik kimi key-
fiyyətləri gənc nəsildə tərbiyə etməyi məsləhət bilirdi. Nizamiyə 
görə düzlük və doğruçuluq böyük mərdlikdir. Nizami həddən 
artıq yumşaq, mülayim olmağı, yersiz təvazökarlığı ciddi nöqsan 
saymışdır. Nizami hər cür fəaliyyətdə orta mövqeyin tutulmasını 
məsləhət görür. Çoxun da, azın da zərərli olduğunu bildirir.  

Səbirli olmaq, sirr saxlamaq, qənaətcil olmaq yüksək əxlaqi 
keyfiyyətlər sayılır. Nizami öz dəyərli misralarında bu əxlaqi 
keyfiyyətləri dilə gətirir və insanlara səbirli olmağı, sirr saxla-
mağı, qənaətcil olmağı tövsiyə edir. Bu istiqamətdə Nizami mis-
ralarından bir neçə nümunəyə diqqət yetirək: 

Səbir etməklə insan yetər kamına 
Yavaş-yavaş çatar dilaramına... 
Ovçu səbirsizlik göstərsə əgər, 
Ovu nişanəyə dəyməz, yan gedər (4, 74). 
Hər kim qənaətlə əgər şad olar, 
O, hörmətli olar, sərazəd olar. 
Kim saxlasa dilini, görməz canı xətanı, 
Dil gətirər başlara, hər bəlanı, xətanı. 

Nizami Gəncəvi müəllim və tərbiyəçilərin fəaliyyətinə əsər-
lərində geniş yer vermişdir. Dahi şair yaratdığı qəhrəmanların 



401 
 

uşaqlıq və gənclik dövrlərini təsvir edərkən onların təlim-tərbiyə-
sində mühüm rol oynayan müəllimlərdən də hörmətlə söhbət aç-
mışdır. Nizami əsərlərindəki müəllimlərin: Büzürcümehr, Mənzər, 
Niqumaş, Ərəstun və başqalarının şagirdlərinin bir şəxsiyyət kimi 
yetişməsində, xarakterinin formalaşmasında, əxlaqi keyfiyyətlərin 
mənimsəmələrində böyük rol oynadığını qeyd edirdi. Onun fikrin-
cə, müəllim özünün mədəni davranışı, yüksək mənəviyyatı, əxlaqı, 
biliyi, dünyagörüşü ilə öz şagirdlərinə örnək olmalıdır. Onun təsvir 
etdiyi müəllimlər yüksək ağıl, ensiklopedik bilik, gözəl mənəviyyat 
sahibi olmuşlar. Xosrovun müəllimi Büzürcümehr də belə müəl-
limlərdən biridir. Xosrov da müəllimindən bilik alır, hikmət öyrə-
nir, hər şeyin sirlərini mənimsəyirdi. Şairin fikrincə, yaxşı müəlli-
min şagirdi müəllimindən də yüksəkdə durmalıdır. 

Nizami müəllimi Günəşə bənzədərək, onun mənəvi paklı-
ğına, müəllim nümunəsinə, müəllim sözünə, müəllim nüfuzuna 
böyük əhəmiyyət verirdi. Nizaminin qəhrəmanları öz müəllimlə-
rinə böyük hörmət bəsləmiş, hətta şahlıq taxtına oturandan sonra 
belə öz müəllimlərini unutmamış, onlara hörmətlə yanaşmışlar. 
İsgəndər alimləri öz ətrafına toplamış, “alimdir gözümdə əziz 
olan”, deyə fərman vermişdir. Nizaminin müdrik, dahiyanə kə-
lamları bu gün də müəllimləri kamilliyə səsləyir, yetişən gənc 
nəslə elmin açarlarını verməyə, öz gücü çatan köməyi başqala-
rından əsirgəməməyə çağırır. 

Nizaminin nəsihətamiz əsərlərində təlim və tərbiyənin bütün 
sahələri öz əksini tapmış və Azərbaycan təhsilinin inkişafında, 
yetişən gənc nəslin təlim və tərbiyəsində Nizami ideyalarından 
istifadə etmək hər zaman fayda verər və Nizami irsi əməyə, zəh-
mətə qatlaşmaqda, elm, bilik qazanmaqda, peşə, sənət dalınca 
getməkdə, yaxşı dostlar tapmaqda, ümumiyyətlə, kamil bir insan 
kimi formalaşmaqda gənclərə əsrlər boyu tərbiyəçi olmuş, yol 
göstərən işıqlı, ziyalı müəllim olmuşdur. 

Nizami irsi gənc nəslin tərbiyəsində misilsiz rola malikdir. 
Əsərlərində əxlaqi dəyərlərə hər zaman yer ayırmış, əxlaqi gö-
rüşləri ilə xeyirxahlıq ideyalarını tərənnüm etmişdir. Dahi şairə 



402 
 

görə, dünyada yaşamağın əsas məqsədi xeyirxah işlər görmək, 
ətrafdakılara yaxşılıq etməkdir. 

Həmişə dünyada yaxşılıq axtar, 
Yaxşı ad almaqda əbədiyyat var. 
Yaxşı ad almışla yaxşı ol müdam,  
Yoxsa, axır özün olarsan bədnam (3, 115). 

Şairə görə, xeyirxahlığı, yaxşılığı bacarmayan insanlar “bö-
yük insan” şərəfinə nail ola bilməzlər: 

Yaxşılıq etməsən əgər insana, 
Böyüklük şərəfi verilməz sana (5, 158). 

İstər humanitar fənlərin tədrisi prosesində, istərsə də təbiət-
riyaziyyat fənlərin tədrisində Nizami irsinin rolu əvəzedilməz-
dir, belə ki, onun əsərlərində ədəbiyyat, dilçilik, tarix, musiqi, 
təsviri incəsənət, fizika, həndəsə, kimya, biologiya, coğrafiya və 
s. ilə bağlı çox dəyərli fikirlər, zamanı qabaqlayan ideyalar kifa-
yət qədərdir. Tarix fənnindən bəhs etsək vurğulamaq olar ki, 
“İsgəndərnamə” əsərində bir sıra tarixi hadisələr təsvir olunmuş, 
coğrafiya fənnindən bəhs etsək deyə bilərik ki, yazdığı əsərlərin 
birində Bərdə torpağının gözəlliklərindən bəhs etmişdir. Musiqi 
fənni üzrə “Xəmsə”də 20-yə yaxın musiqi alətlərinin adı məhz 
dahi şairimiz tərəfindən ilk dəfə çəkilmişdir. 

Bununla yanaşı, qeyd etmək lazımdır ki, Nizami oxucularının 
hər yeni nəsli hər dəfə onun parlaq istedadının açılmamış 
cəhətlərini kəşf etmişdir. Dahi şairin mənəvi təsir dairəsi əsrdən-
əsrə məhz buna görə genişlənir, oxucularının sayı artır, Nizami 
yaradıcılığına, onun böyük irsinin tükənməz xəzinəsinə müraciət 
edən şairlərin, yazıçıların, rəssamların, musiqiçilərin, heykəltəraş-
ların sırası böyüyür. Bu da qanunauyğundur, çünki dahi şair və 
mütəfəkkir elə müqəddəs fikir və arzuları, qəlbin elə böyük duy-
ğularını əks etdirmişdir ki, nə qədər ki, bəşər mədəniyyəti, zəka 
və bədii yaradıcılıq mövcuddur, onlar da əbədi yaşayacaqdır. 

 
 
 



403 
 

QAYNAQLAR 
1. Bayram Apoyev. Nizami Gəncəvi irsindən pedaqoji prosesdə 

istifadə işinin sistemi. Bakı, Mütərcim, 2012, 212 s. 
2. Nizami Gəncəvi. Sirlər Xəzinəsi. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 

2004, 264 s. 
3. Nizami Gəncəvi. İskəndərnamə. İqbalnamə. Bakı, “Lider nəş-

riyyat”, Bakı, 2004, 256 s. 
4. Nizami Gəncəvi. Yeddi gözəl. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 2004, 

336 s. 
5. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 

Bakı, 2004, 288 s. 
 
 
 



404 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ “XƏMSƏ”SİNDƏ ƏXLAQ 
GÖZƏLLİYİNİN TƏRƏNNÜMÜNDƏ FOLKLOR 

ÖRNƏKLƏRİNİN ROLU 
 

THE ROLE OF FOLKLORE EXAMPLES IN THE 
GLORIFICATION OF MORAL BEAUTY IN NIZAMI 

GANJAVI'S “KHAMSA” 
 

РОЛЬ ФОЛЬКЛОРНЫХ ПРИМЕРОВ В ПЕСНЕ 
НРАВСТВЕННОЙ КРАСОТЫ НА НИЗАМИ 

ГЯНДЖЕВИ «ХАМСА» 
 

Sevinc ƏLİYEVA 
Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Folklor İnstitutu 
sevinc.k.aliyeva@gmail.com  

 
Summary  
Folklore, which we understand as folk wisdom and folk morality, 

has deep roots in Nizami Ganjavi's literary activities. Ganjavi's work 
is characterized by rich and meaningful examples of folklore. In 
addition to their fluent sound, these examples of practical folklore also 
attract our attention in terms of glorifying moral beauty. And this is 
the result of Nizami Ganjavi's keen observation and wise thinking. 
Our topic is important in terms of preserving the works of Nizami 
Ganjavi, as well as enriching our scientific and cultural heritage. The 
examples of folklore that combine respect and responsibility in the 
education of people serve to form a healthy belief in people, to protect 
our spiritual wealth. The continuous study of Nizami Ganjavi's 
"Khamsa", which has been remembered by many sayings and folk 
wisdom, is one of the steps aimed at perpetuating and reviving the best 
deeds. As we have noted, Nizami Ganjavi's works have a tradition that 
embodies the moral beauty that can serve as an example to the 
younger generation, living in such an atmosphere today. The article 
analyzes the secrets of moral beauty in Nizami Ganjav's works, their 
expression by a great artist through examples of folklore. “It is good to 



405 
 

be brave at any time in the world, man grows up to dream of courage”, 
saying this, Nizami Ganjavi warms people's hearts, wishes them to be 
fearless and courageous. In short, it should be noted that such 
examples of folklore have been immortalized in the works of Nizami 
Ganjavi and turned into examples of classical literature. This is also a 
proof of the antiquity of the spiritual ties between written literature 
and folklore, our high literary culture. 

Key words: Nizami Ganjavi, Khamsa, examples of folklore, 
moral beauty, spiritual wealth, literary works, proverbs and sayings, 
folk wisdom, classical literature  

 
Резюме 
Фольклор, который мы понимаем как народная мудрость и 

народная мораль, имеет глубокие корни в творчестве Низами 
Гянджеви. Творчество Низами Гянджеви характеризуется богатыми 
и содержательными образцами фольклора. Помимо свободного 
звучания, эти образцы практического фольклора привлекают наше 
внимание с точки зрения прославления нравственной красоты. Это 
продукт проницательной наблюдательности и мудрого мышления 
Низами Гянджеви. Наша тема важна с точки зрения сохранения 
творчества Низами Гянджеви, а также обогащения нашего научного 
и культурного наследия. Эти образцы фольклора, сочетающие в 
себе уважение и ответственность в воспитании людей, служат 
формированию здоровых убеждений в людях, защите нашего 
духовного богатства. Постоянное изучение «Хамсы» Низами Гянд-
жеви, запомненной бесчисленными высказываниями и народной 
мудростью, один из шагов, направленных на увековечение и 
возрождение лучших дел. Как мы уже отмечали, творчество Низами 
Гянджеви имеет традицию, воплощающую в себе нравственную 
красоту, которая может служить примером для молодого поколения, 
живущего сегодня в такой атмосфере. В статье анализируются 
секреты нравственной красоты произведений Низами Гянджева, их 
выражение великим художником на примерах фольклора. «Хорошо 
быть храбрым в любое время в мире, человек растет с мечтой и 
мужеством», – сказал Низами Гянджеви. Словом, следует отметить, 
что подобные образцы фольклора увековечены в творчестве Низами 
Гянджеви и превращены в образцы классической литературы. Это 



406 
 

также доказательство древности духовной связи письменной 
литературы и фольклора, нашей высокой литературной культуры 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Хамса, образцы 
фольклора, нравственная красота, духовное богатство, произве-
дения искусства, слова мудрости, народная мудрость, класси-
ческая литература  

 
Zəngin Azərbaycan ədəbiyyatı dünyanın ədəbiyyat və mədə-

niyyət xəzinəsinə görkəmli şair və yazıçılar nəsli bəxş etmişdir. 
Hansı ki onlar yazdıqları əsərlərlə insanların mədəniyyətinin, zeh-
ninin, zövqünün, təfəkkürünün inkişafına xidmət etmişlər. Bu cür 
əsərləri dünya ədəbiyyat xəzinəsinin incisi, o əsərləri yazan sənət-
karları isə mütəfəkkir adlandırsaq, yanılmarıq. Dünya ədəbiyya-
tının ölməz simasına çevrilmiş Nizami Gəncəvi də bu cür mütə-
fəkkirlərdən biridir. Nizami Gəncəvi dahi, mütəfəkkir şair ol-
maqla bərabər, filosof şair idi. Belə ki, əsərlərindəki məzmunlu, 
müdrik fikirlər insanları daim düşündürür. Dahi şəxsiyyətin həyat 
və yaradıcılığı haqqında nə qədər araşdırmalar aparılsa da, dönə-
dönə tədqiqi yenə də yenidir, hər dövr üçün aktualdır. Professor 
Cəlal Qasımovun qeyd edəcəyimiz fikirləri bu cür sənətkarların 
ədəbiyyat tarixində yerini və rolunu dəyərləndirən məqamlardır: 
“Ədəbiyyat tarixini yaratmaq, adətən, ona görə lazım olur ki, 
Azərbaycan ədəbiyyatı tarixinin vahid konsepsiya halında işlən-
məsi, əvvəla, ədəbiyyatşünaslığın nəzəri imkanlarını aşkara çıxa-
rır, onun tədqiq metodlarını, estetik normalarını genişləndirir, di-
gər tərəfdən gündəlik bədii məsələləri, yeni ədəbiyyat quruculuğu 
ilə bağlı təxirəsalınmaz problemləri tarixən düzgün həll etmək, 
yaradıcılıq prosesinin formaca milli, məzmunca sosialist axtarış-
lar istiqamətində perspektivlərini obyektiv müəyyənləşdirmək 
üçün metodoloji imkanlar açır” (6, 424). 

Ümumiyyətlə, Nizami Gəncəvi ictimai, siyasi görüşlərinin də 
əks olunduğu əsərlərində insanların bir-biri ilə ünsiyyət qaydaları 
və bir-birini bağışlamaq əxlaqından, səxavətli olmaq, qeyrətli 
olmaq, şücaətli olmaq, kişilərin alicənablığı, eləcə də qənaətin fə-



407 
 

ziləti, eşq və insanlıq, şükürlü olmaq, düz danışmaq, qonaqpərvər 
olmaq, həya və ləyaqət hissindən, nəzakətlilik, yaxşılıqların əvəzini 
qaytarmaq, yardımsevərlik, susmağın faydaları kimi əxlaqi keyfiy-
yətlərdən bəhs edir. Nizami Gəncəvinin “Xeyir və şər” əsəri əxlaqi 
keyfiyyətləri təcəssüm etdirən bir əsərdir. Araşdırmalar göstərir ki, 
məqalət və hekayətlərdə şairi düşündürən əsas məsələ insanı vəhşi 
ehtiraslardan uzaqlaşdırmaq və kamil şəxsiyyətə çevirməkdir (1, 
64). Bununla da aydın olur ki, sənətkar əsərləri vasitəsilə həm 
şahlara, həm də sadə insanlara nəsihət vermir, onları doğru yola 
səsləyir. Onu da vurğulayaq ki, Nizami Gəncəvi ictimai, siyasi 
görüşlərin önə çıxdığı bir cəmiyyətdə realist fikirlər söyləməkdən 
çəkinməmiş, xalqının məişətində cərəyan edən xoşagəlməz hadi-
sələrə qarşı onları birliyə çağırmış, həqiqəti olduğu kimi dərk etmə-
yi, əxlaqi münasibətləri qorumağı, səbirli olmağı insanlara başa 
salmağa çalışmışdır. Cəmiyyəti sağlam idrak və ağılla idarə etməyi 
məsləhət bilən sənətkar insanları həyatın çətin durumlarında səbirli 
olmağa, heç zaman ümidlərini itirməməyə səsləyir:  

Dedi: Bir neçə gün səbr elə, çalış,   
Heç kəs həmişəlik darda qalmamış (2, 16). 

Nizami Gəncəvi əsərlərində bunu da ifadə edirdi ki, insanlar 
inamsız və etiqadsız yaşamamalı, gələcəyə ümid və ehtiram bəs-
ləyib müdrik və ibrətamiz cəhətlərə yiyələnməlidirlər. Mütəfəkkir 
sənətkar qənaətcil olmaq əxlaqını da aşağıdakı misralarda çırağın 
timsalında təsvir edərək əslində insanların simasını əks etdirirdi:  

Yağdan qüvvət alıb yansa da çıraq,   
Çox olsa çırağı söndürəcək yağ ( 2, 253), 

– söyləyən N.Gəncəvi yaradıcılığını şərtləndirən amillərdən 
biri də onun insanlara olan tövsiyələridir, münasibətidir:  

İndiki dərdinin sonu xoş olar,     
Bir gün ağlamağın gülməyi də var (4, 214). 

Ümumiyyətlə, Nizami Gəncəvi insanları əxlaqi gözəlliklərə 
yiyələnməyə səsləmiş, qul kimi əli qoynunda durmağı daim pis-
ləmiş, xalqı cəmiyyətin ən şərəfli və nəcib üzvləri hesab edərək 
onları ciddi müdafiə edərək elmlə məşğul olmağı arzulamışdır: 



408 
 

Həyata faydalı bir elm axtar,    
Bu əyri cizgilər cədvəlində sən.    
Özünü şərh edib, özünü öyrən,    
Ol öz vicdanının sirrinə açar (4, 52), 

– deyərək elmin faydalarından bəhs edir. Sənətkar bu nəsi-
hətində boş-boşuna dolanıb havayı ruzi axtaranları məzəmmət 
edir, tüfeyli olmamaq üçün ancaq elmə, kamil bir sənətə sahib 
olmağı irəli sürür. Valideynin şanına, şöhrətinə, adına arxalanıb 
heç bir elm, sənət öyrənməyən övladları haqlı olaraq bədbəxt ad-
landırır. Onun “Leyli və Məcnun” əsərindəki “Oğlum Məhəm-
mədə nəsihət” adlı şeirində bu fikri məharətlə ifadə edilir:   

Atanın adından sənə nə fayda,    
Sən aslanlar kimi keç cəbhələrdən,   
Yalnız hünərinin balası ol sən!    
Səadət kamalla yetişir başa,     
Xalqa hörmət elə, ədəblə yaşa! (4, 51)  

Nizami Gəncəvi cəmiyyətin eybəcərliklərindən uzaqlaşaraq 
etibarlı olmağı, vəfasız insanlardan üz çevirərək həqiqətə qovuş-
mağı incə bir həssaslıqla qələmə alır, daim insanların yadına 
salır. Sənətkarın Şirinə münasibətində dolğun şəkildə bu hisslə-
rin tərənnümünü görə bilirik:  

Alqış bu ölümə, əhsən Şirinə!    
Öldürən Şirinə, ölən Şirinə!    
Məhəbbət yolunda ölüm budur, bax,    
Canana belədir canı tapşırmaq (2, 453). 

Şeirdən də görürük ki, bu kimi gözəl əxlaqi keyfiyyətlər insan-
lar arasında münasibəti möhkəmləndirir, hörmət hissini daimi edir. 

Həya isə nəcibliyin nişanəsidir, söyləyən Nizami Gəncəvi 
əxlaqi keyfiyyətlərin başında insanda həya hissinin olmasını 
vurğulayır. Bu nöqteyi-nəzərdən Nizami Gəncəvinin İsgəndərin 
dili ilə qadınlara yaraşan kübarlıq əxlaqını özündə təcəssüm et-
dirən şeiri çox ibrətamizdir və bu kimi məsələlərə İslam dini 
nöqteyi-nəzərindən yanaşılmışdır:  

Üzünü gizlətmək xoşdur qadına,    



409 
 

Qadın ki, yadlara açar üzünü.    
Nə əri düşünər, nə də özünü (3, 306).  

Sənətkarın aşağıda qeyd edəcəyimiz kiçik bir beyti qadınla-
rın kübarlığını, mərdliyini məharətlə ifadə edir: 

Eşq olsun bu fikri sağlam qadına,    
Mərdliyin yolunu göstərir mana (3, 211). 

Təsadüfi deyil ki, Nizami Gəncəvinin “Xəmsə”sindəki bir 
çox əxlaqi fikirlər zaman keçdikcə zərbi-məsəllər kimi də dillər 
əzbəri olmuşdur. Bu fikirlər öz əhəmiyyətini bu gün də itirmə-
miş, müxtəlif talelər və daxili aləmin incəliklərinin canlandırıl-
ması sənətkarın insanlara hörmət və məhəbbətinin ifadəsidir:  

Qoy əlinə, qəlbinə batsın tikan,    
İşlə, çalış, durma bekar bircə an (5, 135).  

Daxili əxlaqın təzahür forması olan nizam-intizam isə insanın 
həm fiziki, həm də əqli cəhətdən qüvvətli olmasının göstəricisidir 
və bu kimi əxlaqi keyfiyyətlər “Xəmsə”də xüsusi yer tutur. 
Nizami Gəncəvi peşəsindən asılı olmayaraq insanları nizam-
intizamlı olmağa çağırmışdır. Onun fikrincə, nizam-intizamı, mə-
suliyyəti olan insanlara bu həyatda qorxu yoxdur. Nizam-intizamı 
olmayan insanlar isə hər şeydən öncə özlərinə zərər vermiş olurlar 
və bu kimi problemlər “Xəmsə”də aşağıdakı kimi aydınlaşır: 

Qoşun nizamlayan düşmüşdü dara,    
Bilmirdi gedəcək şahənşah hara (2, 349). 

N.Gəncəvi “Xəmsə”sində insanlar üçün həqiqət də diləmiş, ya-
landan, riyakarlıqdan uzaq bir dünya arzulamış, bir sözlə, çoxluqda 
həqiqətin özünü necə göstərməsini aşağıdakı kimi izah etmişdir: 

Sözündə çoxluğa qoyma yer olsun,    
Birin yüz olmasın, yüzün bir olsun.    
Su artıb həddini aşarsa əgər,    
İçəni doydurmaz, mütləq qərq edər.   
Bədəndə həddindən artıq olsa qan,   
Neştərlə tökərlər onu damardan.    
Az danış, desinlər sözündə güc var,    
Çox sözü dinləyən çox nöqsan tutar.    



410 
 

Çox söyləməк bəlкə sənə asandır,    
“Çox oldu” desələr böyüк nöqsandır (2, 65).  

Çoxluğun geniş təcəssüm olunduğu bu şeirdə yüksək fəl-
səfi-əxlaqi fikirlər, həyatın sərt həqiqətləri sənətin dili ilə ifadə 
olunmuşdur. Sənətkar əsərlərində qabarıq vurğulamağa çalışdığı 
sadəlik və təvazökarlıq kimi yüksək insani keyfiyyətləri isə “Tə-
vazökar ol!” şeirində açıq şəkildə ustalıqla qələmə almışdır: 

Çıxılmaz bir dağdır yoldakı əngəl,    
Çox da öz gücünə arxalanma gəl! (4, 61). 

Sadəlik və təvazökarlıq kimi yüksək əxlaqi dəyərlər müasir 
həyatımızın da əsas mövzularından biridir. Sənətkar digər əsərlə-
rində də ifadə etdiyi düzlük, doğruçuluq kimi ümumbəşəri key-
fiyyətləri “Leyli və Məcnun” poemasında da davam etdirmişdir. 
Nizami Gəncəvinin folklordan bəhrələnərək təsvir etdiyi bu 
ibrətamiz fikirlər insanları öhdəsinə düşən vəzifəni məsuliyyətlə, 
düzgün şəkildə icra etməyə yönəldən nailiyyətdir. Poemada şairin 
təəssüf dolu bir kədərlə təsvir etdiyi cəmiyyətdə insan yenə də 
doğruçuluq kimi əxlaqi keyfiyyətlərin cəmləşdiyi şəxsiyyət kimi 
qəbul edilir. Bu, insanların bir-biri ilə rəftarında, danışığında 
özünü büruzə verir. Buna görə də mövzunun mahiyyətini başa 
düşmək üçün aşağıdakı şeirə diqqət yetirməyi lazım bilirik: 

Yaxşısı budur ki, atı da tərk et,    
Doğru bir yol tapıb, o yol ilə get (4, 61). 

“Nizamiyə pəncə uzatsa hər kəs, Qırılar pəncəsi, murada 
yetməz”, – söyləyən Ə.Nəvai də bu mənəvi xəzinənin illərin 
sınağından keçmiş bir dərya olduğuna işarə edir. Amma insanlar 
xalqımızın illərdən bəri qoruyub saxladığı, bu günümüzə ötür-
düyü əxlaqi keyfiyyətləri əsas götürərək hər bildiyi doğru sözü, 
eşitdiyi xəbəri də hamıya deməyə borclu deyil. Müsbət əxlaqi 
dəyərlər bugünkü cəmiyyətin içində əriyib yox olmamalıdır. Bu-
nu da xüsusi vurğulamalıyıq ki, əxlaqi keyfiyyətlər insanların 
həyat tərzini nizamlayır, mənəvi zənginlik bəxş edir, amma qeyd 
edək ki, bütün dövrlərə də eyni dərəcədə aid ola bilməz. Çünki 
məhdudiyyət və ziddiyyətlərlə dolu olan bütün dövrlərdə səbir 



411 
 

edib çətinliklərə dözmək, şükür edib Allaha bağlanmaq, inam və 
etiqad, pisliklərə qarşı yaxşılıq etmək kimi əxlaqi keyfiyyətlər 
hər zamanın mütərəqqi cəhətləridir. Əxlaqi gözəlliklər ruhlandı-
rıcı amil olmaqla yanaşı, insanı nəcibləşdirir və hər zaman əməli 
əhəmiyyət kəsb edir. Əxlaqi gözəlliklərin üfüqləri genişdir. Əx-
laqi gözəlliklər insanların şəxsi qabiliyyətindən asılı olan mənə-
vi keyfiyyətlərdir. Əlbəttə, insanların həyat eşqi, yaşam tərzi hər 
şeydən əvvəl onların əxlaqi gözəlliklərindədir. Nəticədə əxlaqi 
gözəlliklərin yaradıcısı da, onlardan zövq alan da insanların öz-
ləridir. Nizami Gəncəvinin ölməz əsərlərindəki bəşəri məzmun 
məhz onların əxlaqi gözəlliklərindədir. Sənətkarın həyata estetik 
münasibətindən asılıdır. Keçmişə, adət-ənənəyə, əxlaqi keyfiy-
yətlərə bağlılıq şairin əsərlərindən doğan xüsusiyyətlərdir. Həya-
tımızda cərəyan edən hadisələrin müxtəlifliyi bunu deməyə əsas 
verir ki, övlad dünyaya gətirmək belə əxlaqi keyfiyyətin göstəri-
cisidir. Nizami Gəncəvi yaratdığı hər bir əsərində arzularını can-
landırmağa, oxucuya çatdırmağa çalışmışdır:  

İnsan bu dünyada daima yaşar,     
Yurdunda bir övlad qalsa yadigar.   
Məcnunun atası bu xoş diləklə    
Aclar doydururdu min bir köməklə.    
Nəzirlə bir oğul istədi gec-tez,    
Əkdiyi yasəmən göyərməzdi heç (4, 63). 

Həyatının hər anını mənalandırmağa çalışan Nizami Gəncə-
vi dostluq kimi müqəddəs mənəvi keyfiyyəti yüksək səviyyədə 
əks etdirmişdir:  

Yolumda şüşələr qırılsa da, bax,    
Onları göz yaşım sel tək coşaraq,   
Yudu ki, o şüşə qırıntıları    
Dostlar ayağına batmasın barı (4, 79).  

Şeirdə ifadə olunan nəcib fikirlər onun həm də insani cizgilə-
rini əks etdirir. Sözsüz ki, Nizami Gəncəvi hər şəraitdə belə nəsi-
hət verməkdən, əxlaqi keyfiyyətlərdən bəhs etməkdən çəkinmirdi.  

İnsanları bir-birinə bağlayan birliyin, qardaşlığın, dostluğun 



412 
 

gücünün xüsusi əhəmiyyəti var və Nizami Gəncəvi onu obrazlı 
olaraq belə təsvir edirdi:     

Mən əhd etmişəm ki, nə qədər sağam,    
Səninlə daima dost olacağam.     
Nə qədər ömrüm var, səninlə varam (4, 232).  

Sənətkarın fikrincə, həyatda dostun gücündən daha etibarlı 
güc ola bilməz. Ağıllı adamlar həyatda dostluğa, qardaşlığa xü-
susi önəm verirlər.  

İnsanların əxlaqi keyfiyyətlərinin formalaşmasında mənəvi 
amillər böyük rol oynayır. İnsan xarakterlərinin müxtəlifliyi əx-
laqi keyfiyyətlər məsələlərində ardıcıl, məqsədyönlü iş aparıl-
masını tələb edir. Müşahidələrimiz göstərir ki, müsbət əxlaqi 
keyfiyyətlər hər kəsin şəxsi tələbatı olmalıdır. 

Azərbaycan ədəbiyyatı tarixində xüsusi yer tutan və Şərq 
xalqlarının ədəbiyyatına qüvvətli təsir edən dahi sənətkar Nizami 
Gəncəvinin ədəbi-bədii düşüncələrinin tədqiq olunması, ümu-
miləşdirilməsi klassik Azərbaycan ədəbiyyatının qorunmasına 
xidmət edir və bu Nizami Gəncəvi şəxsiyyətinə olan böyük dəyə-
rin göstəricisidir. XII əsr Azərbaycan klassik ədəbiyyatının inki-
şafında, yeni ideyalarla zənginləşməsində Nizami Gəncəvinin ro-
lu böyükdür. Bütün bunlar bir daha göstərir ki, Nizami Gəncəvi 
yaradıcılığı ideya və bədii təsir gücüylə daim nəzərləri cəlb edir.  

     
QAYNAQLAR 

1. Əliyev K. Ədəbiyyat. Bakı: “Elm və təhsil”, 2014, 284 s. 
2. Gəncəvi N. Xosrov və Şirin. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 2004, 

392 s. 
3. Gəncəvi N. İsgəndarnamə. Şərəfnamə. Bakı: “Adiloğlu”, 2004, 

664 s. 
4. Gəncəvi N. Leyli və Məcnun. Bakı: “Lider nəşriyyat”, 2004, 

288 s. 
5. Gəncəvi N. Sirlər xəzinəsi. Gəncə: “Elm”, 2008, 254 s.  
6. Qasımov C. Siyasi repressiya: Həyatda və ədəbiyyatda. Bakı: 

“Elm və təhsil”, 2020, 508 s. 
 



413 
 

NİZAMİ SƏNƏTİNİN FOLKLOR QAYNAQLARI 
 

FOLKLORE SOURCES OF NIZAMI’S ACTIVITY 
 

ФОЛЬКЛОРНЫЕ ИСТОЧНИКИ ТВОРЧЕСТВА 
НИЗАМИ 

 
Səba NAMAZOVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 
Gəncə Dövlət Universiteti 

seba8080@mail.ru 
ORCID ID: 0000-0002-7986-3073 

 
Summary 
Along with the written literary heritage, the influence of folk 

literature on the formation of Nizami's activity was great. Thus, the 
great poet skillfully used the folklore of his native people, as well as 
the peoples of the East in his rich work. Folk epics and tales, legends, 
myths and parables are developed in Nizami's works with colorful 
forms of expression and high craftsmanship. 

The inexhaustible spirit and wisdom of the people are manifested 
throughout the “Khamsa”. In Nizami's works, Azerbaijan regularly 
refers to proverbs and instructive sayings, thus engraving the events 
and images he wrote in a stronger way in the memory. There are 
enough words and idiomatic expressions in the works of the poet that 
only an Azerbaijani can understand. 

Nizami's poetry is closely connected with folklore traditions both 
in terms of ideas and content, as well as in terms of image system and 
stylistic features. Despite the fact that the powerful master of words 
wrote his works in Persian, he was able to clearly reflect the spirit of 
the people in his work, and penetrated deeply into the inner world and 
spiritual world of the people. 

Nizami's motifs are more common in Azerbaijani fairy tales. 
Since the dates of the collection are new, it is possible that they were 
written under the influence of Nizami's poetry. 

Nizami's aphorisms are also comprehensive and there is no 



414 
 

feature of life that does not find artistic expression in his aphorisms. 
These aphorisms can be considered a rich source not only for the 
poet's work, but also for the presentation of the characteristics of the 
people to whom he belongs. 

Key words: folk literature, folklore, style, work, activity 
 
Резюме 
Наряду с письменным литературным наследием велико 

влияние народной литературы на формирование творчества 
Низами. Таким образом, великий поэт умело использовал в своем 
богатом творчестве фольклор родного народа, а также народов 
Востока. Народные эпосы и сказки, легенды, мифы и притчи 
развиты в творчестве Низами с красочными формами выражения 
и высоким мастерством. 

Неиссякаемый дух и мудрость людей проявляются во всей 
«Хамсе». В произведениях Низами Азербайджан регулярно 
обращается к пословицам и поучительным изречениям, тем 
самым сильнее запечатлевая в памяти события и образы, которые 
он написал. В произведениях поэта достаточно слов и 
идиоматических выражений, понятных только азербайджанцу. 

Поэзия Низами тесно связана с фольклорными традициями 
как по идейно-содержательному, так и по образному устройству и 
стилистическим особенностям. Несмотря на то, что могуществен-
ный мастер слова писал свои произведения на персидском языке, 
он умел ярко отражать в своем творчестве дух народа, глубоко 
проник во внутренний мир и духовный мир людей. 

Мотивы Низами чаще встречаются в азербайджанских 
сказках. Поскольку даты сборника новые, не исключено, что они 
написаны под влиянием стихов Низами. 

Афоризмы Низами также всеобъемлющи, и нет ни одной 
черты жизни, которая не находила бы художественного выра-
жения в его афоризмах. Эти афоризмы можно считать богатым 
источником не только для творчества поэта, но и для представ-
ления характеристик людей, к которым он принадлежит. 

Ключевые слова: народная литература, фольклор, стиль, 
произведение, творчество 

 



415 
 

Dahi Nizami Gəncəvi yaradıcılığında xalq ruhunu əsrlər-
dən-əsrlərə ötürən nağıl, dastan və əfsanə mövzularından istifa-
dəyə geniş yer ayrılmışdır. Nizami zəngin analitik təfəkkürə 
sahib şəxsiyyət olduğu üçün onun əsərlərində yalnız Azərbaycan 
şifahi xalq yaradıcılığından deyil, həm də Şərqin möhtəşəm 
folklor örnəkləri kimi yaranmış və Azərbaycan xalqı içərisində 
yayılaraq milli təfəkkürün məhsuluna çevrilmiş nümunələrdən 
də məharətlə istifadə edilmişdir. Belə folklor örnəkləri Azərbay-
can mühitində millətin ictimai düşüncəsinin zənginləşməsi baxı-
mından olduqca mühüm əhəmiyyət kəsb edir. Nizami öz 
əsərlərində ümumən Şərq ictimai fikrini özündə ehtiva edən 
“Min bir gecə”, “Sindbadnamə”, “Tutinamə”, “Kəlilə və Dim-
nə” kimi folklor nümunələrindən də yaradıcılıqla bəhrələnmiş, 
onları xalqın etnik təfəkkürü ilə daha da dolğunlaşdırmışdır. 

Qeyd edək ki, xalq dastan və nağılları, rəvayətləri, əfsanə-
ləri, məsəlləri Nizami yaradıcılığında rəngarəng ifadə formaları 
ilə təqdim edilmişdir. Nizami folklor nümunələrinə təkcə onları 
öz əsərlərinə gətirmək xatirinə müraciət etməmişdir. Hətta xalq 
şeirindən gələn obrazlar da Nizami əsərlərində canlılıq qazan-
mışdır. Şair hər bir problemə yaradıcı yanaşaraq onu özünün is-
tək və amalına doğru yönəldirdi. Məhz bu səbəbdəndir ki, Niza-
mi yaradıcılığına folklorun təsiri olduqca çoxcəhətlidir. 

Yeri gəlmişkən, “Nizami xüsusən qədim rəvayətlərə, əfsa-
nəvi obrazlara müraciətdə işarə, xatırlama səpkisindən istifadə 
edir, obrazı və onunla əlaqədar sərgüzəşti – təhkiyəni vermir, üs-
lubuna xas lakonizmə sadiq qalaraq oxucunun öz hafizəsinə və 
məlumatına arxalanır” [3, 156]. 

Nizami rəvayət, yaxud əfsanəni yaradıcı məqsədindən asılı 
olaraq çeşidli yönlərdən işıqlandırır, bədii materialın cizgilərini 
önə çəkir. Yusif və Züleyxa, Süleyman və Bilqeyis, Harut və 
Zöhrə əfsanələri bu qəbildəndir.  

Bildiyimiz kimi, Şərq ədəbiyyatında “Kəlilə və Dimnə”ni 
ilk dəfə şair Rudəki qələmə almışdır. Bununla belə, Rudəkiyə 
qədər bu abidə şifahi xalq poeziyasında yaşamış, dildən-dilə 



416 
 

keçərək yayılmışdır. Elə Nizamiyə də bu motivlər Rudəki şeiri 
ilə yanaşı, o zamankı Azərbaycan xalq yaradıcılığında geniş ya-
yılmış variantlarda məlum idi. Eyni fikri Nizaminin “Şahnamə” 
obrazlarına müraciəti baxımından da söyləmək mümkündür.  

Bu mənada Nizaminin yaradıcı fantaziyasının genişlənmə-
sinə Şərqin “Min bir gecə”, “Sindbadnamə”, “Tutinamə” kimi 
misilsiz folklor nümunələri mühüm təsir göstərmişdir. Elə “Yed-
di gözəl” və “İskəndərnamə”dəki bir sıra motivlər də deyilənləri 
əyani şəkildə təsdiqləyir. Ələlxüsus da “Yeddi gözəl” quruluş 
etibarilə yuxarıdakı abidələri xatırladır.  

Xalq hikməti bütün “Xəmsə” boyunca özünü aşkar büruzə 
verir. Dahi sənətkar mütəmadi olaraq orada Azərbaycan atalar 
sözləri və ibrətamiz fikirlərinə də müraciət edərək qələmə aldığı 
hadisə və obrazın yaddaşlara daha dərindən həkk olunmasını sü-
rətləndirir. Nizaminin yaradıcılığında çoxlu sayda azərbaycanca, 
bədii çaları baxımından yalnız azərbaycanlının anlayıb başa düşə-
cəyi söz və idiomatik ifadələr vardır. Bu yöndə vaxtilə akademik 
Həmid Araslı mükəmməl araşdırmalar aparmış, məsələnin mahiy-
yətinə öz zəngin tədqiqatı ilə işıq tutmuşdur [1, 3-16; 2, 28]. 

Ümumiyyətlə, “şair bütün yaradıcılığı boyu bu tükənməz, 
rəngarəng xalq xəzinəsindən yaradıcı şəkildə istifadə etmişdir” 
[3, 167-168]. Araşdırmalar nəticəsində şifahi xalq ədəbiyyatı nü-
munələri ilə Nizami əsərlərinin səsləşdiyi müştərək məqamlar 
üzə çıxarılaraq təhlilə cəlb edilmişdir. 

Azərbaycan folklorunun zəngin və məhsuldar növlərindən 
olan nağıl və dastanlar da Nizami şeirinin formalaşmasında az 
rol oynamamışdır. Onlardakı romantik vüsət, həyatiliyə əsasla-
nan fantaziya, məhəbbət və gözəlliyin tərənnümü, hər cür şər 
qüvvələrin son məqamda məğlubiyyətə uğraması Nizamini cəlb 
etməyə bilməzdi.  

Bildiyimiz kimi, Nizami əsərlərində maraqlı çoban surətləri 
yaradılmışdır. Elə nağıl və dastanlarımızda da çoban əsasən elin 
gücünü təmsil edirdi. Şairin “Yeddi gözəl”ində də qoca çobanın 
hikməti Bəhramı qəflət yuxusundan oyadır. Nizaminin digər 



417 
 

qəhrəmanı İskəndər dəfələrlə ağıllı çobanların məsləhətindən 
faydalanır. 

Nizami Gəncəvi yaradıcılığında hər bir oxucunu heyrətləndi-
rəcək dərəcədə incə, səlis, vüsətli fikirlər ifadə edən aforistik ifa-
dələrə də çox rast gəlinir. Onlar dərin fəlsəfi məna yükünə malik 
olmaqla yanaşı, yüksək bədii səviyyədə qələmə alınmışdır: 

Əgər işdə ümidsiz olsan da,  
Bir kəsə acizliyini bəyan etmə. 

Yaxud: 
Hünərli ilə yol getsən, 
Öz hünərini də aşkar etmiş olarsan. 

Nizaminin aforizmləri Azərbaycan xalq şeirinə daxil edil-
miş misilsiz yadigarlardır. Həmin aforizmlər, eyni zamanda xalq 
yaradıcılığında yeni qanadlı ifadələrin təşəkkülü və inkişafında 
mühüm qaynaqlar sayılırlar. 

Nizaminin əsərlərində Azərbaycan xalqına xas olan, bu xal-
qın milli təfəkküründən yoğurulmuş çoxlu sayda atalar sözləri 
və zərbi-məsəllər işlədilmişdir. Həmin folklor nümunələrinin 
işlədilməsi bir tərəfdən ona görə zərurət idi ki, Nizami bununla 
ilk növbədə, bütün təsvir edilən hadisələrə Azərbaycanlı ruhu 
aşılamaq istəmişdir. Atalar sözləri və zərbi-məsəllər xalq ruhu-
nun əyani göstəriciləri kimi diqqət çəkdiyindən Nizami, əlbəttə 
ki, onlardan heç vəchlə yan ötə bilməzdi. Klassik söz ustadı özü-
nün milli təəssübkeşliyini atalar sözləri və zərbi-məsəllərlə də 
canlandırmağı məharətlə bacarmışdır. 

Beləliklə, Nizami şeiriyyəti istər ideya-məzmun, istərsə də 
obrazlar qalereyası, üslub xüsusiyyətləri nöqteyi-nəzərindən xalq 
ədəbiyyatı ənənələri ilə sıx şəkildə bağlıdır. Ən əsası isə budur ki, 
Nizamiyə folklorun təsiri güclü olduğu kimi, xalq yaradıcılığına 
da Nizami sənətinin təsiri mütləq şəkildə özünü büruzə verir. 

Dahi Nizaminin zəngin ədəbi irsi yalnız XII əsr Azərbaycan 
şeirinin deyil, bütövlükdə Yaxın Şərq poeziyasının ən yüksək 
zirvəsini təşkil edir. XV əsr böyük özbək şairi Əlişir Nəvainin 
də söylədiyi kimi: 



418 
 

“Nizami sənəti o qədər əzəmətli və çəkilidir ki, onu ölçmək 
üçün göylər qədər böyük tərəzi, Yer kürəsi kimi iri ölçü vahidi 
lazımdır”.  

Nizami sənəti zaman, düha, zəhmət və ilhamın vəhdətindən 
yaranmış Əbədi Sənətdir! 
 

QAYNAQLAR 
1. Araslı H. Nizamidə xalq sözləri, xalq ifadələri və zərbi-

məsəlləri // EA Azərbaycan filialının Xəbərləri. 1942, № 8 
2. Araslı H. Nizami və Azərbaycan xalq ədəbiyyatı // “Nizami 

Gəncəvi” (məqalələr məcmuəsi). Bakı, 1947 
3. Rüstəmova A. Nizami Gəncəvi (Həyatı və sənəti). Bakı, 

“Elm” nəşriyyatı, 1979, 209 s. 



419 
 

NİZAMİ GƏNCƏVİ VƏ İBN HƏZM YARADICILIĞINDA 
TƏSVİR 

 

DESCRIPTION IN THE ACTIVITY OF NIZAMI 
GANJAVI AND IBN HAZM 

 

ОПИСАНИЕ В ТВОРЧЕСТВАХ НИЗАМИ ГЯНДЖЕВИ 
И ИБН ХАЗМА 

 

Sürəyya ƏLİZADƏ  
AMEA Folklor İnstitutu  

sureyya_ms@mail.ru  
 

Summary  
In the article the theme of the description is investigated in the 

work “Khosrov ve Shirin” by famous Azerbaijani poet Nizami 
Ganjavi and in the work “Taoq Al-Hamama” by Ibn Hazm who is 
known not only in the Arab world, but also all over the world. Both 
authors are outstanding artists of the era and the environment they 
lived. The works of these great masters have also a wide audience of 
readers in our time, their themes are actual and will always be read. As 
it is known, in Nizami Ganjavi’s poem “Khosrov and Shirin” the first 
sparks of love are formed through the description. Then the heroes of 
the epos see each other and fall in love.  

The famous Andalusia writer Ibn Hazm’s work “Taoq Al-
Hamama” is also a very valuable work about love. In this work by Ibn 
Hazm it is said about the types, signs, features, etc. of love. In one part 
of this work the author mentions the lovers who love with the 
description. This part is called “Part about lovers loving with the 
description”. The writer writes about the events he heard and gives 
examples. Ibn Hazm has written poems about those events. 

Key words: Nizami Ganjavi, Khosrov and Shirin, Ibn Hazm, 
Taoq Al-Hamama, Andalusia, love, description, to love  

 
Резюме 
В статье исследуется тема описания произведений нашего 

всемирно известного поэта Низами Гянджеви и «Таук аль-хамама» 



420 
 

Ибн Хазма, известного не только в арабском, но и во всем мире. 
Оба автора являются выдающимся мастерами своего времени и 
среды, в которой они живут. Произведения этих гениальных 
мастеров имеют широкую читательскую аудиторию и в наше 
время, тематика их актуальна и всегда будет прочитываться с 
любовью. Как известно, первые искры любви в поэме Низами 
Гянджеви «Хосров и Ширин» возникают именно через описание. 
Позже, герои произведения увидев друг друга влюбляются. 

Произведение «Тауг Аль-хамама» известного андалузского 
писателя Ибн Хазма также является очень ценным произведением о 
любви. В этом произведении Ибн Хазм рассказывает о видах, 
признаках и характеристике любви. В одной главе произведения 
автор рассказывает о тех, кто любит описанием. Эта глава 
называется «Глава о тех, кто любит описанием». Поэт рассказывает 
о событиях, которые он видел, слышал об этом, приводит примеры. 
Ибн Хазм также пишет стихи об этих событиях. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, Хосров и Ширин, Ибн 
Хазм, Тауг аль-хамама, Андалузия, любовь, описание, влюбляться 

 
Xosrov və Şirin dahi Nizami Gəncəvinin Xəmsəsinə daxil 

olan şah əsərlərindən biridir. Əsər 1180-cı ildə fars dilində yazı-
lıb. Əsərin əsas mövzusu məhəbbət mövzusudur. Əsər Sasani 
hökmdarı II Xosrov Pərvizin Şirin ilə sevgi hekayətidir. 

Bildiyimiz kimi, bu, bir əfsanədir və bu əfsanəni yazılı ədə-
biyyata Firdovsi gətirmişdir. O, “Şahnamə” əsərində “Xosrov və 
Şirin” əfsanəsindən bəhs etmişdir. Lakin Firdovsi bu mövzuya 
məhəbbət mövzusu kimi deyil, sırf tarixi aspektdən yanaşmışdır. 
Nizami “Xosrov və Şirin” əsərinin “Kitabın tərtibi və eşq haq-
qında bir neçə söz” fəslində Firdovsidən bəhs edərək, bu əsəri 
altmış yaşında yazdığını, məhz bu səbəbdən də sırf tarixi aspekt-
dən yanaşdığını bildirir: 

Söylərkən o həkim bu xoş dastanı, 
Çıxarıb içindən eşqi, fəğanı. 
Altmış yaşındaydı yazanda bunu, 
Saxlaya bilmirdi yayda oxunu. 



421 
 

Altmışda sevginin, eşqin həycanı 
Titrədə bilməzdi yorğun qocanı (1, 67). 

Daha sonra bu mövzuya dahi Nizami Gəncəvi toxunmuş, 
dünya şöhrətli əsərini yazmışdır. Əsər Atabəy Şəmsəddin Mə-
həmməd Cahan Pəhləvanın xahişi ilə yazılıb. Nizamidən sonra 
“Xosrov və Şirin” əsərinin təsiri ilə bir çox əsərlər yazılmışdır. 
Əmir Xosrov Dəhləvi, Əlişir Nəvai, Arif Ərdəbili, Kövsəri və 
başqalarını misal göstərə bilərik. Hind şair Əmir Xosrov Dəhləvi 
də məhz “Şirin və Xosrov” əsərini “Xosrov və Şirin”in təsiri ilə 
yazmışdır. O, bu əsəri 1298-ci ildə yazmışdır. Şair əsərin mü-
qəddiməsində də Nizamidən bəhrələndiyini qeyd etmişdir (2).  

Azərbaycanda Nizami Gəncəvi yetərincə tədqiq edilmiş, onun 
haqqında, əsərləri haqqında tədqiqat işləri yazılmışdır. Onlar niza-
mişünaslıq məktəbi yaratmışlar. Bu tədqiqatçıların arasında Sira-
cəddin Hacının adını xüsusi çəkmək istərdik. O, Nizami Gəncə-
vinin yaradıcılığını yeni bir tərzdə tədqiq edərək, dəyərli əsərlər 
yazmışdır. Xüsusilə “Sirlər xəzinəsi”, “Yeddi gözəl” əsərlərini 
beyt-beyt şərh edərək, bizə çox dəyərli məlumatlar vermişdir. 

Həmçinin “Xosrov və Şirin” poemasını tədqiq edənlər ara-
sında O.Y.Əliyevin adını çəkmək istəyərdik. 

Nizami Gəncəvidən, onun əsərlərindən çox danışmaq olar. 
Biz bu məqalədə “Xosrov və Şirin” poemasında təsvir mövzu-
sundan bəhs edəcəyik. Yəni onların görüşməmişdən əvvəl, hələ 
bir-birlərini görmədən bir-birlərinə aşiq olmalarıdır. Bu eşqin ilk 
qığılcımlarını yaradan təbii ki, məşhur rəssam Şapur olmuşdur. 
Şapur təkcə rəssam deyildi. O həm də Xosrovun nədimi idi. 

Şapur adlı ona yaxın bir adam 
Məğribdən Lahura gəzmişdi tamam. 
Nəqşində Maninin şöhrəti vardı, 
Rəsmində İqlidis qüdrəti vardı. 
Zirəк, şəкil çəкən, qələmi iti, 
Xəyalən çəкərdi min bir surəti. 
İncə, zərif işdə xeyli pərgardı, 
Suların üstündə naxış salardı (1, 89). 



422 
 

Xosrova Şirindən ilk o bəhs edir. Şirini Xosrova təsvir 
etməyə başlayır: 

Sanкi bir pəridir, pəri yox, bir Ay! 
Qəhrəman bir qızdır, başda кəlağay. 
Diriliк suyudur gözü – qapqara, 
Gecəni qərq edir Aytəк nurlara. 
Hündür boyu – gümüş xurma ağacı, 
Xurma dərən bir cüt zəncidir saçı. 
Şəкər əmib onun dodaqlarını,  
Xurma ondan almış şirin barını. 
Dişləri incidən daha parlaqdır, 
Dişindən nur alan sədəf də ağdır. 
Cilalı əqiqtəк dodaqları var, 
Burulmuş кəmənddir cüt qara saçlar. 
Saçının qıvrımı hər an can alır, 
Burub birçəyini gül üzə salır (1, 90-91). 

Şapur Şirini elə məharətlə təsvir edir ki, Xosrov Şirini gör-
məsə də ona aşiq olur. 

Daha sonra Şapur elçi qismində yola düşərək, Şirinin məm-
ləkətinə, Ərmənə gedir. Şirini taparaq eyni minvalla Xosrovu 
təsvir etməyə başlayır. Şapur Xosrovun şəklini çəkir. Şirin Xos-
rovun şəklini görüb ona aşiq olur. Öz sarayını, vətənini tərk edə-
rək Mədainə yollanır. 

Təsvir mövzusu bir çox ədiblərin, şsirlərin əsərlərinə mövzu 
olmuşdur. Onlardan biri də ərəb dünyasının, xüsusilə Əndəlusun 
məşhur ədibi İbn Həzmdir. 

Əbu Məhəmməd Əli ibn Əhməd ibn Səid ibn Həzm əl- 
Əndəlusi əl Qurtubi Zahiri məzhəbinin ən böyük təmsilçisi, fiqh 
və hədis alimi (mühəddis), tarixçi, ədib və şairdir. Onun tam adı 
Əli ibn Əhməd ibn Səid ibn Həzm ibn Qalib ibn Salih Xəlf ibn 
Məadən ibn Süfyan ibn Yəzid əl-Farisi əl-Qurtubi əl-Əndəlu-
sidir. Künyəsi Əbu Məhəmməd, ləqəbi isə ibn Həzmdir. O, İbn 
Həzm əz-Zahiri kimi məşhurlaşmışdır (8, 425; 7, 917).  

İbn Həzm riyaziyyat, həndəsə, fiqh elmlərini dərindən bilirdi. 



423 
 

Həmçinin latın və qədim yəhudi dilini, klassik ərəb qrammatikası-
nı, ədəbiyyat və tarix fənlərini mükəmməl mənimsəmişdi (3, 90).  

İbn Həzm 400-ə yaxın əsər yazmışdır, lakin onların hamısı 
əlimizə gəlib çatmamışdır. Dövrümüzə qədər onun yalnız 35 
əsəri gəlib çatmışdır (4, 128). 

Məhəbbət mövzulu əsərlər arasında, şübhəsiz ki, ən gözəl 
və ən maraqlı olanlardan biri “Tauq əl-Haməmə”dir. Müəllif öz 
əsərində yaşadığı dövrün eşq havasından, məhəbbətlə bağlı 
əhvalatlardan bəhs edir. O, əsərində öz başına gələnləri də təsvir 
edir. Əsərin qəhrəmanları onun şəxsən tanıdığı və tez-tez görüş-
düyü insanlardır. Müəllif bizə şahzadələr, saray əyanları, alim-
lər, tələbələr və s. haqqında gözəl üslubla, son dərəcə aydın bir 
tərzdə müxtəlif eşq hekayələri danışır.  

“Göyərçin boyunbağısı” əsəri Əndəlus düşüncəsi və ədəbiy-
yatı haqqında fikir söyləmək üçün gözəl bir örnəkdir. Göyərçin 
boyunbağısı dedikdə göyərçinin boynunda olan halqa kimi 
rəngli tüklər nəzərdə tutulur. Onu klassik islam ədəbiyyatında 
boyuna keçən və ölüncəyə qədər çıxmayan “eşq zənciri” sim-
volu olaraq bir çox şairlərin əsərlərində görmək olar. İbn Həzm 
də bu simvoldan bəhs edən şairlərdən biridir. 

İbn Həzmin “Tauq əl-Haməmə” kitabından onun sevgi, is-
tək və arzu hissini bir-birindən ayırdığını görürük. Sevgi və nəfs 
yer üzünə enmədən əvvəl var olan ruhani bir bağdır. Arzu və 
şəhvət isə yer üzündə olan vücudla əlaqəlidir. Sevgi zahiri bir 
bəyənmə və ülfət ilə də başlaya bilər, sonra isə ruhani bir hiss 
ortaya çıxır (5, 144). 

Əsərin ədibin bir dostunun xahişi ilə yazılması bildirilir. İbn 
Həzm Valensiyanın bir vilayəti olan Şatibədə olarkən onu ziya-
rətə gələn bir dostunun istəyinə görə eşqin yaranması, aşiqlərə 
məsləhətləri haqqında bu əsərini – “Tauq əl-Haməmə”ni yaz-
mışdır. İbn Həzm əvvəl fəlsəfi baxımdan eşqdən və eşqi doğu-
ran müxtəlif səbəblərdən bəhs edir. O, bu səbəblərin hər biri 
üçün xüsusi bölmə hazırlamışdır. Daha sonra eşqin sevincləri, 
kədərləri, xüsusiyyətlərindən bəhs edir. 



424 
 

Tauq əl-Haməmənin bir başqa özəlliyi də əsərdə olan 
şeirlərin bir qismini çıxmaqla, əksəriyyətinin İbn Həzmə aid ol-
masıdır. Beləliklə, bu əsər həm də İbn Həzmin poeziyasını öy-
rənmək üçün mühüm mənbədir. 

Gənclik illərində yazmış olduğu “Tauq əl-Haməmə”də yer 
alan şeirlərində platonik eşqi dilə gətirmişdir. Əsərdə sayı 789 
beytə çatan müxtəlif həcmli şeir parçaları vardır. Burada səksən 
altı beytlik uzun bir qəsidə də yer alır. İbn Həzm bu şeirlərdə ədəb 
və həya sərhədindən kənara çıxmayaraq qadın gözəlliyini vəsf 
etmiş, klassik ərəb şeirindən fərqli olaraq qəzələ din, əxlaq və 
iffət mövzuları gətirmiş, platonik eşq ilə əxlaqın əlaqəsini mü-
qayisə edərək dərin fəlsəfi və psixoloji təhlillər aparmışdır. Pla-
tonik eşqə aid şeirlərini avropalı şairlərdən daha əvvəl qələmə 
almış olan İbn Həzm mənzumələri və “Tauq əl- Haməmə” əsəri 
ilə sadəcə Əndəlus İslam cəmiyyətində deyil, bütün Avropada 
platonik eşqin və romantizmin banilərindən sayılmışdır (6, 60). 

Əsəri oxuduqca bölmələr bir-birini aşağıdakı kimi izləyir:  
-Sevginin mahiyyəti haq –  الكلام في ماھیة الحب •

qında bir neçə söz  
 Sevginin əlamətləri haqqında –  باب علامات الحب •

fəsil 
 Yuxuda sevənlər haqqında – -باب أحب في النوم •

fəsil 
 Bir kəsi təsvir ilə aşiq olanlar – أحب بالوصف باب من •

haqqında fəsil  
 İlk baxışla aşiq – من أحب من نظرة واحدة باب •

olanlar haqqında fəsil 
 Uzun müddət – من یحب إلأ مع المطاولة باب •

tanışlıqdan sonra sevənlər haqqında fəsil 
مما من أحب صفةً لم یستحسن بعدھا  یخالفھا •
باب غیرھا  – Birini sevdikdən sonra əsla başqa birini sev-

məyənlər haqqında fəsil 
 Eşqin sözlə elan edilməsi – التعریض بالقول باب •



425 
 

haqqında fəsil 
باب  الإشارة بالعین •  – Gözlə işarə edib eşqi bildir-

mək haqqında fəsil  
باب المراسلة •  – Məktublaşma haqqında fəsil  
باب  السفیر •  – Vasitəçilik edənlər haqqında fəsil 
 Sirri saxlamaq haqqında fəsil – السر طي باب •
 Sirri yaymaq haqqında fəsil – الإذاعة باب •
 Eşqdə itaətkarlıq haqqında fəsil – باب الطاعة •
 İxtilafda olmaq haqqında fəsil – باب المخالفة •
 Mətanət edənlər haqqında fəsil – باب العاذل •
 Aşiqlərə yardım edən – باب المساعد من الإخوان •

dostlar haqqında fəsil 
 Rəqiblər haqqında fəsil – باب الرقیب •
 Dedi-qoduçular haqqında fəsil – باب الواشي •
 Vüsala yetmək haqqında fəsil – باب الوصل •
 Qaçmaq haqqında fəsil – باب الھجر •
اءباب الوف •  – Vəfa haqqında fəsil 
 Xəyanət haqqında fəsil – باب الغدر •
ن •  Ayrılıq haqqında fəsil – باب البَیْ
 Aza qane olmaq haqqında fəsil – باب القنوع •
 Yorğunluq haqqında fəsil – باب الضنى •
 Təsəlli haqqında fəsil – باب السلو •
 Ölüm barədə fəsil – باب الموت •
 Günahın çirkinliyi haqqında – باب قبح المعصیة •

fəsil 
-Namusu qorumağın fəziləti haq – باب فضل التعفف •

qında fəsil   
Biz bu məqalədə “Bir kəsə təsvir ilə aşiq olanlar” haqqında 

fəslindən bəhs edəcəyik. İbn Həzm bu fəsli aşiq olmanın qeyri-
adi üsullarından bəhs edərək başlayır. O, bəzi insanların insanı 
görmədən belə aşiq ola biləcəklərini söyləyir. Onların bu sevgi 
üzündən ac, susuz, yuxusuz qaldığını qeyd edir. İbn Həzm özü 



426 
 

isə bunun düz olmadığını və insanın insanı görmədən aşiq ola 
biləcəyinin mümkünsüzlüyünü söyləyir. O deyir ki, bu insanlar 
bəzən sevdiyi insanı canlı gördükdə iki vəziyyət ortaya çıxa bi-
lər: ya sevgi artar, ya da tamamilə yox olar. Bu vəziyyətin daha 
çox hərəmlərdə, böyük ailələrə mənsub qadınların kişi qohumla-
rıyla olan münasibətlərində görüldüyündən bəhs edir. Bu cür 
münasibətlərin təkcə sevgidə deyil, dostluqda da müşahidə 
etdiyini və belə bir hadisənin şəxsən başına gəldiyini danışır: 

   
(9, 28). 

“Bu hal dostlar və qardaşlıqlar arasında baş verir. Əsil- 
nəcabətli biri ilə dərin dostluq qurmuşduq. Bir-birimizlə 
görüşmədiyimiz halda davamlı olaraq məktublaşırdıq. Nəhayət, 
Allah onunla qarşılaşmağı mənə nəsib etdi. Daha bir neçə gün 
keçmişdi ki, bir-birimizə qarşı bir yovuşmazlıq və hələ də 
davam edən bir soyuqluq hiss etdik. Bu mövzuyla əlaqəli şeir də 
yazdım. 

Səhifələrin yazıları silindiyi kimi, sən də bizim isti əlaqəmi-
zi, dostluğumuzu nifrətə və soyuqluğa çevirdin. 

 
(9, 28). 

Amma Allah rəhmət etsin, Əbu Əmir ibn Əbi Əmir ilə olan 
münasibətdə bunun əksi başıma gəldi. Mən ondan qorxunc dərə-
cədə nifrət edərdim, o da məndən. Çünki onun haqqında mənə 
pis şeylər söyləmişdilər. Əlbəttə, mənim haqqımda da ona yaxşı 



427 
 

şeylər söylənməmişdi. Bu dedi-qodular sultanın sevgisini və bir 
sıra yüksək məqamları əldə etmək üçün qarşılıqlı olaraq mübari-
zə aparan atalarımız arasında bir küskünlüklə də dəstəklənirdi. 
Amma Allah bir-birimizlə qarşılaşmağı nəsib etdi. O zaman mə-
nim üçün o, ən dəyərli insanlardan oldu, mən də onun üçün tə-
bii. Bu dostluq ölüm gəlib bizi bir-birimizdən ayıranadək davam 
etdi. Bu mövzuda da şeir yazdım”. 

İbn Həzm əsərin bu hissəsində də mövzuya aid şeirlərini 
yerləşdirmişdir. Bu şeirlər həzəc, bəsit, muhalla, kamil, vafir, 
bəsit, mütəqarib bəhrindədir. 

İbn Həzm əsərin sonunu bu cümlələrlə bitirir: 
من الصابرین الشاكرین  جعلنا الله وإیاك

آمین، آمین، والحمد. الحامدین الذاكرین  
الله رب العالمین، وصلى الله على سیدنا محمد 

ا  .وآلھ وصحبھ وسلم تسلیمً
“Allah bizi və xüsusilə səni səbir edənlərdən, şükr edənlər-

dən, Allaha həmd edənlərdən, onu çoxlu zikr edənlərdən etsin! 
Amin!Amin! 

 Həmd aləmlərin Rəbbinə məxsusdur! Peyğəmbərimiz Mu-
həmmədə və ailəsinə və səhabələrinə salam olsun!” (9, 177). 

  “Tauq əl-Haməmə” əsəri ərəb ədəbiyyatının məhəbbət 
mövzusuna həsr olunmuş, sevgi və sevənlərə aid möhtəşəm 
əsərdir. İbn Həzm həmin əsərlə xələflərinə bu mövzunu inkişaf 
etdirməyə zəmin yaratmışdır. 

 Ərəb ədəbiyyatına aid olan mövzu ilə bağlı hekayətləri bir 
araya toplayıb böyük həcmli nəsr əsərini yazmaq çox gözəl nəticə 
vermişdir. Dövrünün sevgi hekayətlərinin toplusundan ibarət olan 
“Tauqul-Haməmə”nin aparıcı mövzusunun məhəbbət mövzusu 
olması, bu əsəri iri həcmli nəsr əsəri hesab etməyə imkan verir.  

 
QAYNAQLAR 

1. Nizami Gəncəvi. Xosrov və Şirin. Bakı, “Lider nəşriyyat”, 
2004, 292 s. 



428 
 

2. Əmir Xosrov Dəhləvi. Şirin və Xosrov. Bakı, “Avrasiya 
press”, 2006, 248 s. 

3. Шидфар Б.Я. Андалусская литература. М., Наука,1970, 90 s.  
4. Уотт У.М. и Какиа П. Мусульманская Испания. Пер. С ангkл. 

С. И. Дунаевецкого. Предисл. А.Б. Куделина. М., Главная редакция 
восточной литературы издательства «Наука», 1976, 199 с.  

5. Ebu Zehra İ.F. İslamda mezhepler Tarihi, çev. A.K. Şener, IV, 
İstanbul, 1969 

6. İsmail Durmuş. İslam ansiklopedisi, cilt 20, s. 60 
1096-917حنالفخوري تاریخاللأدبالعربیاللأدبالقدیمالجامع  .7  
425-325 3ج. ابنخللكانوفیاتالاعیانوأنباءوابناءالزمانج .8  
177طوقألحمامةفیألالفةوألألاف, لأندلسي علԩابنحزمأ .9  
 



429 
 

ƏLİŞİR NƏVAİ ƏSƏRLƏRİNDƏ ULANIN 
ŞƏRHLƏNMƏSİ 

 

ЎЛАНГ АТАМАСИНИНГ АЛИШЕР НАВОИЙ 
ИЖОДИДА ҚЎЛЛАНИЛИШИ 

 

INTERPRETATION OF THE TERM ULAN IN THE 
WORKS OF ALISHER NAVAI 

 

ТОЛКОВАНИЕ ТЕРМИНА УЛАН В ТВОРЧЕСТВЕ 
АЛИШЕРА НАВОИ 

 
Шаҳодатхон ИМОМНАЗАРОВА  

Филология фанлари бўйича фалсафа доктори (PhD) 
ЎзР ФА Ўзбек тили, адабиёти ва фольклори 

институти, Фольклор бўлими катта илмий ходими 
 
Summary 
In the scientific study of the history of the formation of the Uzbek 

folk ulans and their evolutionary development, notes in written 
sources, in particular the works of Alisher Navoi are great importance. 

Key words: ulan, folklore, oral folk art, poet, song 
 
Резюме 
В научном исследовании истории формирования узбекских 

народных уланов и их эволюционного развития важное значение 
имеют заметки в письменных источниках, в частности 
произведениях Алишера Навои. 

Ключевые слова: улан, фольклор, устное народное 
творчество, поэт, песня 

 
Ўзбек фолькорининг жанрлари таркибида муҳим ўрин 

тутадиган ўлан жанри асосан чорвадор ва деҳқончилик би-
лан шуғулланувчи ўзбеклар орасида кенг тарқалган бўлиб, 
анъанавий ижро ўрнига кўра тўй ва оммавий сайл томоша-
ларида қиз-йигитлар томонидан айтишув асносида ижро 



430 
 

этилиши билан характерланади. Бу жанрнинг тарихий асос-
лари ыадимги жамиятнинг дуал тузилишга асосланган 
оилавий-маиший муносабатлари ҳамда қабилалар аро никоҳ 
расм-русмларига бориб тақалади. Чунки, фратриялар ўрта-
сидаги никоҳ шаклига асосланган қадимги тўй маро-
симларида қудалашаётган тарафларнинг ўзаро сўз ўйинлари 
ҳамда турли магик характердаги хатти-ҳаракатлари рамзий 
моҳият касб этган. Лапар, ўлан, айтыс сингари фольклор 
жанрларининг тарихий илдизлари тўй маросимининг архаик 
қатламига мансуб қадимги қўшиқларга бориб тақалади.  

Ўлан жанрининг келиб чиқиши ва тарихий тараққиёти 
босқичларини ўрганишда адимги ёзма манбалар, мумтоз 
адабиёт намуналари шунингдек, ўзбек эпоси – халқ дос-
тонларидаги этнофольклористик материаллар муҳим илмий 
қимматга эга. Хусусан Эргаш Жуманбулбул ўғли айтган 
«Далли» достонида щлан жанрига оид қўшиқларининг ижро 
ўрни хусусидаги ноёб маълумотлар мавжуд. Бахши ўлан 
қўшиқлари йигитлар томонидан сафарда кетаётган пайти 
ижро этилишини «йўл қисқартиш» деб аталганлигини 
шундай тасвирлайди: 

Гоҳ вақтда беклар созин созлайди, 
Ўлан, қўшиқ айтиб гоҳ вақт бўзлайди, 
Кеча кундуз жўл тортади ботирлар, 
«Жўл қисқарт» деб суҳанварди сўйлатиб (3, 114). 

Ушбу достонда ўланнинг тўй маросимида ижро 
этилиши ҳақида ҳам бир маълумот берилган бўлиб, бу 
жанрнинг тарихан маросим фольклори таркибида 
бўлганлигини кўрсатади: 

Кундузлар катта ўйин, оқшомлар базм, 
Шундай тала-тўп қиб тўйин тарқатди, 
Дорбозлар баланд қиб қурди дорини, 
Томошоға жийди элдинг борини, 
Ҳаммасини қойил қилди ўзига, 
Қирқ кунгача кўрсатди ҳунарини, 



431 
 

Оқшом қизлар ўлан айтиб, айтишар, 
Кундуз човиб, жигитлар кўпкарини. 

Ўлан айтиш никоҳ тўйи маросимининг вербал компо-
нентларидан бири эканлигини «Далли» достонидаги «яхши 
соатди тўйди бошлаб, Улоғди ташлаб ўйинчи, созчи элдин 
хушлаб, элди жийдириб, халққа пойга қўйдириб қўя берди. 
Ана ичкарида қиз болалар ўлан айтиб, ҳангома катта бўлди» 
(3, 174). 

Назаримизда, юқоридаги парчада «ўлан» сўзи икки 
маънода яъни қиз-жувонлар томонидан никоҳ тўйида 
айтиладиган ёр-ёр ҳамда анъанавий айтишув асосидаги қў-
шиқ тури – ўлан сифатида қўлланилган. Мамлакатимизнинг 
кўпгина ҳудудларида ёр-ёр ижроси «ҳай-ҳай ўланг жон 
ўлан» мисраси билан бошланиши ҳамда бу маросим қўшиғи 
Навоий, ухоро вилоятларида «ўланг айтиш» деб юрити-
лиши, шунингдек, бу жанрга оид матнларда «ўланчи қиз» 
ибораси кўп қўлланилиши ҳам ўлан атамаси икки хил 
маънода қўлланилганидан далолат беради. 

Ўзбек халқ ижоди ҳақида кўплаб нодир материалларни 
ўз асарларида баён этган улуғ шоир Алишер Навоий 
«Мезон ул-авзон» асарида гарчи, «ўлан» атамаси ҳақида 
муфассал маълумот бермаган бўлса-да, аруз баҳрига мос 
келмайдиган шеърий шакллар ҳақида тўхталганда «чинка» 
жанри муносабати билан ўлан – ўланг ҳақида фикрини 
ифода этади: «Яна «чинга»дурким, турк улуси зуфоф ва қиз 
кўчурур тўйларида ани айтурлар, ул сурудедур бағоят 
муассир ва икки навъдур. Бир навъи ҳеч вазн била рост 
келмас ва бир навъида бир байт айтилурким, мунсариҳи 
матвийи мавқуф баҳридур ва ёр-ёр лафзини радиф ўрниға 
мазкур қилурдар, андоқким: 

Қайси чамандин эсиб келди сабо, ёр-ёр, 
Ким дамидин тушти ўт жоним аро, ёр-ёр» (3, 92-93). 

Ушбу иқтибос ўлан атамасининг тарихан синкретик-
қоришиқ табиатга эга эканлиги ҳамда ёр-ёр ва ўлан жанр-



432 
 

ларининг умумий термини сифатида қўлланилганлигидан 
далолат беради. Чунки, XV-XVI асрларда халқимиз орасида 
ўлан қўшиқларининг ёр-ёр радифи билан ижро этилиши 
анъанаси кенг тарқалган эди.  

 
ЛИТЕРАТУРА 

1. А.Навоий. Мезон ул авзон. – Б. 92-93 
2. Алавия М. Ўзбек халқ маросим қўшиқлари. – Тошкент: 

Фан, 1974. – Б. 45 
3. ЎзР ФА Тил ва адабиёт институти фольклор архиви. Инв 

№ 1  
4. Навоий асарлари луғати. Тузувчилар: П.Шамсиев, 

С.Иброҳимов. – Тошкент: Ўқитувчи, 1972. – Б. 31 
 
 
 
 
  
 
 

 



433 
 

NİZAMİNİN POEMALARINDA MİF, ƏFSANƏ VƏ 
RƏVAYƏTLƏRDƏN İSTİFADƏNİN ÖZƏLLİYİ 

 

THE USE OF MYTH, LEGEND AND DEVOTION TO 
THE POEMS OF NIZAMI 

 

СВОЕОБРАЗИЕ ИСПОЛЬЗОВАНИЯ МИФА, 
ЛЕГЕНД И ПРЕДАНИЙ В ПОЭМАХ НИЗАМИ 

 
Şəbnəm MƏMMƏDOVA 

Filologiya üzrə fəlsəfə doktoru 
AMEA Folklor İnstitutu 

 
Summary 
In the presented material the separate sides of Nizami Ganjavi's 

poetic creativity are skillfully used in the composition of their essays 
with images of myths, legends, legends, not only of the native 
Azerbaijani. Enlightened in his poem, the separate sides of the 
historical personality of Alexandra Macedonian in “Iskendername”, 
Nizami transferred her to his eastern artistic world and gave this hero 
the features of a non-historical face, but devised a different kind of 
eloquence. The masterpieces were developed by the great poet, the 
artistic drawings “The Secret Treasurer”, “Khosrov and Shirin”, 
“Layla and Medjnun”, “Seven beauties”. Thanks to the wide attraction 
to the content-compositional fabric of the characters from myths, 
legends and legends, folk tales, Nizami helped not only the 
development of new images and details, but also created a whole 
school, like a whole school. 

Key words: Nizami, “Khamsa”, myth, legend, legends, plot, 
content, poetic images, image 

 
Резюме 
В представленном материале изучению подвергаются 

отдельные стороны поэтического творчества Низами Гянджеви 
искусно пользовавшийся при составлении своих сочинений 
образцами мифа, легенд, преданий не только родного азер-



434 
 

байджанского, но и народов Востока. Освещая в своей поэ-
меотдельные стороны исторической личности Александра Ма-
кедонского в “Искендернаме”, Низами перенес его в свой вос-
точный художественный мир и придал этому герою особенностей 
не исторического лица, а разработал его характерные черты 
сообразно восточной традиции, где Искандер представлен ввесь-
ма новой трактовке. Мастерски разработаны великим поэтом 
содержательно-художественные черты“Сокровищница тайн”, 
“Хосров и Ширин”, “Лейли и Меджнун”, “Семь красавиц”. Бла-
годаря широкому привлечению в содержательно-композицион-
ную ткань образцов из мифов, легенд и преданий, народных 
дастанов, Низами способствовал не только разработке новых 
образов и деталей, но и создал целую школу, по поэтике которой 
развивалась как восточная, так и европейская литература. 

Ключевые слова: Низами, “Хамсе”, миф, легенда, предания, 
сюжет, содержание, поэтические образы, изображение 

 
Nizami Gəncəvinin yaradıcılığı o qədər monumental və əzə-

mətli olmuşdur ki, onun yazı tərzi nəinki Azərbaycan, həm də 
digər türk xalqları ədəbiyyatının (Əmir Xosrov Dəhləvi (1253-
1325), Arif Ərdəbili (1311-ölüm tarixi məlum deyil), Hacı 
Kirmani (1281-1352), İmad ad-Din Kirmani (doğum tarixi mə-
lum deyil – 1371, yaxud 1372), Əlişir Nəvai (1441-1501), fars 
(Əbdürrəhman Cami (1414-1492), tacik, gürcü, kürd, erməni və 
digər xalqların yaradıcı şəxsiyyətlərinin bədii düşüncəsinə nəzə-
rə çarpacaq dərəcədə təsir etmişdir. Poetik yaradıcılığa hələ 
yeniyetməlik dövründən başlayan Nizaminin əsərləri nəinki 
Azərbaycanda, Türkiyədə, Orta Asiyada, həm də İranda geniş 
yayılmağa başlamışdır. 

Bununla belə, Nizami yaradıcılığında ən mühüm səhifə 
onun müxtəlif illərdə bir-birinin ardınca qələmə aldığı, heç şüb-
həsiz ki, “Xəmsə”yə daxil etdiyi beş poemasıdır. “Xəmsə”yə 
daxil edilmiş poemaların digər çoxsaylı danılmaz xüsusiyyətləri 
ilə yanaşı, müəllifin rəngarəng əfsanə və rəvayətlərdən istifadə 
edib, nəzmlə qələmə alınmış maraqlı poetik nümunələri diqqət 



435 
 

mərkəzinə düşür. Eyni zamanda Nizaminin bir mütəfəkkir kimi 
ən inkaredilməz məharəti həm də özünü onda göstərir ki, Şərq 
xalqları və yerli əfsanə və rəvayətlər tarixi material və mənbələr-
lə elə uğurlu şəkildə qaynayıb qarışmışdır ki, folklor və epik 
nümunələr bu əsərlərin infrastrukturunda inandırıcı və şübhə 
doğurmayan kontekstdə oxucuya təqdim olunmuşdur. İlk baxış-
da adama elə gəlir ki, burada qeyri-adi bir şey də yoxdur. 
Yüzilliklərdən bəllidir ki, əfsanələr, əsatirlər, rəvayətlər orta əsr-
lər dövründə yazılı ədəbiyyat nümunələrinin danılmaz mənbəyi 
olmuşdur. Kamran Əliyev göstərirdi ki, əgər hər hansı bir folk-
lor mətni xalq tərəfindən yaradılırsa və xalq həmin mətndə öz 
təfəkkür tərzini ortaya qoyursa, həmin xalqın sənətkar nümayən-
dəsinin qələmə aldığı bədii əsərdə də folklor nümunələrində mü-
şahidə olunan müəyyən cizgilər özünü büruzə verməlidir” (6). 

Nizami Gəncədə anadan olub, bütün ömrünü orada yaşasa 
da, Gəncə vaxtı ilə qədim və məşhur ipək yolunun keçdiyi ərazi-
də olduğundan dövrünün ayıqbaşlı, parlaq təfəkkürlü şairi olaraq 
nəinki Azərbaycan, İran, Ərəbistan, Türkiyə, Suriya, Orta Asiya, 
Yaxın Şərq xalqlarının mədəniyyət nümunələri, həm də Qərb – 
əsasən Yunanıstan, Roma mədəniyyəti inciləri, tarixi hadisələr 
və örnəkləri ilə tanış idi. Eyni zamanda Nizami onları mahiyyət 
etibarı ilə yaxşı da mənimsəmişdi. Buna görə də Nizami bütün 
poemalarında əsatir, əfsanə, rəvayət və digər geniş yayılmış çox-
saylı epik örnəklərdən yetərincə yararlanmışdır. Yəqin elə buna 
görə də yazmışdır: “Dünyada nə qədər kitab var belə, Çalışdım, 
əlləşdim, gətirdim ələ!”. 

Doğru qeyd olunur ki, Nizami sənətinin formalaşmasında 
bir tərəfdən yazılı mənbələrin rolu əhəmiyyət kəsb etmişsə, di-
gər tərəfdən şifahi xalq xəzinəsinin təsiri inkaredilməzdir. Xalq 
dastan və nağılları, rəvayətləri, əfsanələri, məsəlləri Nizami 
əsərlərində özünəməxsus rənglərdə ifadə formaları tapır, xalqın 
ən qədim təfəkkür tərzi ilə əlaqədar bədii materiallar onun 
şeirinə zərif tellərlə toxunur, bağlanır, incə sənətkarlıqla burada 
əridilir” (8, s. 470-576). 



436 
 

Eyni zamanda onu da qeyd etməliyik ki, Nizaminin xalq 
ədəbiyyatı nümunələrindən istifadə etməsi heç də əsərə gözəllik 
gətirmək məqsədi daşımır. Şairin başlıca məqsədi istifadəsi nə-
zərdə tutulan örnəklərin onun fərdi yaradıcı amalına xidmət 
etməsi ilə əsərlərinin kompozisiya və məzmununa yeni cəlbedici 
ruh gətirməsini reallaşdırır. Ümumiyyətlə, Nizami yaradıcılığın-
da əsatir, əfsanə, rəvayət və digər folklor nümunələrinin təsirini 
izlədikdə burada yetərincə əyani və mətnlərarası çoxsaylı gediş 
və priyomların şahidi oluruq. Şairin “Sirlər xəzinəsi”, “Xosrov 
və Şirin”, “Leyli və Məcnun”, “Yeddi gözəl” və “İskəndərnamə” 
poemalarında digər saysız-hesabsız yazılı örnəklərin, məsələn, 
“Sirlər xəzinəsi”ndə Sənai Qəznəvinin “Həqiqətül-həqaiq” əsəri-
nin, “Xosrov və Şirin”də Sasani şahlarına həsr olunmuş salnamə 
xüsuslu əsərlərdən, Təbəri və Bələmi tarixlərindən, bizans tarix-
çisi Feofilakt Simokattadan, Suriya xronikalarından, “İskəndər-
namə”də digər çoxsaylı məxəzlərdən istifadə edilsə də, “Xəm-
sə”dəki poemaları daha oxunaqlı və cəlbedici edən məhz bu 
əsərlərdə əsatir, əfsanə və rəvayətlərdən istifadə edib, süjet-kom-
pozisiya və bədii sənətkarlıq kontekstində ustalıqla qurduğu kol-
liziyalar Nizami yaradıcılığının fərdi üslub bacarığını və özünün 
yeni poetik məktəb yarada bildiyini sübut etdi. 

Nizaminin yaradıcı poetik obrazlarında, məsələn, Yer kürə-
sinin balıq üstündə dayanmış öküzün buynuzları üzərində dur-
duğu təsvir olunsa da, şair bunu heç də hərfi mənada işlətmir. 
Onun üçün belə bir mənzərə yalnız mif görüntüsüdür və yanaş-
ması kimi dərk edilməlidir. Mifdə isə bildiyimiz kimi, Səma-
okean, Ay-balıq, Günəş-öküz kimi təsvir olunur. Onun poemala-
rında, daha geniş poeziyasında isə mifin özünəməxsus məntiqin-
də oturmuş obrazlar sisteminə görə pozulması mümkündür. 
Əgər o, kosmoqoniyayla bağlı traktat yazsaydı, heç şübhəsiz ki, 
bizə poemalarında yer almış xeyli digər detalları da izah edərdi. 
Ona görə ki, biz hələ də onun istifadə etdiyi qədim simvolikaları 
yetərincə izah edə bilməmişik (11).  

Nizami poemalarının əksəriyyətinin süjet və məzmununa 



437 
 

diqqət yetirdikdə onların, yuxarıda söylədiyimiz kimi, köhnə 
salnamə, xronika, əfsanə və rəvayətlərdən götürüldüyünü yəqin 
edirik. Şairin bədii təxəyyülünə xalq əfsanələri və rəvayətləri bu 
əsərlərin əlavəsi kimi daha mükəmməl sistemləşdirilmiş şəkildə 
yardımçı olduğunu görürük. Məsələn, “Xosrov və Şirin” sanki 
Firdovsinin “Şahnamə” poemasının əlavəsi kimi ortaya çıxsa da, 
həm də biz şairin Firdovsini təkrarlamadığını görürük. Yaxud 
“Leyli və Məcnun” poemasında ərəb qəbiləsi Uzraya aid əfsanə-
lərin ardıcıl olaraq bir yerə toplanmasının şahidi oluruq. “Yeddi 
Gözəl” və “İskəndərnamə”yə diqqətlə nəzər yetirdikdə isə yenə 
də bu əsərlərin bu və ya digər şəkildə “Şahnamə”yə bağlandığını 
hiss etmək mümkündür. Qurana, antik filosoflarla bağlı 
məlumatlara, Bərdə ilə bağlı epizodlara müraciət olunduğunu, 
Nüşabə ilə əlaqəli olanların isə yerli Azərbaycan salnamələ-
rindən, xronikalarından götürüldüyünü duya bilirik. Qeyd etdiyi-
miz bu mənbələrdən, əfsanə və rəvayətlərdən Nizami ustalıqla 
yararlanır. Bu mənada Nizaminin yalnız ingilis klassiki Şekspi-
rin xronikalardan necə yararlandığı, yaxud süjetin yaradılmasın-
da italyan novellalarından (hekayətlərindən) necə yararlanması 
ilə müqayisə edilməsi ortaya çıxa bilər və burada yenə Nizami 
daha yüksək mövqedə dayanır. 

Bununla belə, Nizami və onun davamçılarının yaradıcılığın-
da yer almış Xosrov, Şirin, Fərhad, Leyli, Məcnun kimi qəhrə-
manlar heç də yalnız qədim dövrlərin salnamə və rəvayət perso-
najları kimi nəzərdən keçirilməməlidir. Çünki Nizamiyə qədər 
İbn-Əl Ərəbi Quranda yer almış Yusifi – bu məşhur əfsanəni öz 
əsərində aşağıdakı kimi izah etmişdi. İakov Yusifin atası insan 
intellektinin simvolu olduğu halda, Yusif sevən ürək simvolu idi 
və o, məhz bununla Allahı dərk edə bilirdi. On qardaşdan beşi 
zahiri (eşitmə, görmə və s.), beşi isə daxili (təfəkkür, yaddaş və 
s.) hisslərin göstəricisi olub, yalnız onlardan birinin köməyi ilə 
həqiqətə çatmaq yolunu əldə etmək olardı.  

Həmid Araslı Nizami yaradıcılığını təhlil edərkən onun şi-
fahi yaradıcılığa bağlılığını xüsusilə qeyd edir. Bununla əlaqədar 



438 
 

böyük şairin “Sirlər xəzinəsi”ndə xalq rəvayətlərindən istifadəyə 
“Ənuşirəvan və bayquş”, “Bülbül və qızıl quş” hekayələrində 
xalqdan yararlanmaya, “Leyli və Məcnun”da Yaxın Şərq xalqla-
rı arasında yaradılmış dastandan istifadəyə, “Yeddi gözəl” 
poemasında yer almış nağıllar və rəvayətlər əsasında qurduğunu, 
“İskəndərnamə”də xalq ədəbiyyatında İskəndər haqqında yazıl-
mış rəvayətlərdən ustalıqla yararlandığını göstərmişdir (1, s. 
167-169; s. 186-188). 

Odur ki, əsatir, əfsanə, rəvayətlər və s. sənətkarın mənəvi 
dünyasının əsasını təşkil etməklə, həm də ictimai həyatın mü-
hüm aspektlərini özündə cəmləşdirə bilir. Belə dəyərli xüsusiy-
yətlərinə görə əfsanə, əsatir və rəvayətlər Nizami dövründə xü-
susi ilə öz ideya istiqamətlərini qoruyub saxlaya bilmişdir. Təsa-
düfi deyildir ki, şifahi xalq yaradıcılığının adı çəkilən janrları bir 
tərəfdən iri həcmli (məsələn, dastanlar, nağıllar) janrların forma-
laşmasına təsir edə-edə, həm də Nizami poemalarının infrastruk-
turuna ustalıqla oturdulmuşsa, ədəbi baxımdan işlənib hazırlan-
mış əfsanə və rəvayətlər isə müəllifin özünəməxsus folklor ma-
teriallarından əldə etdiyi nümunələr bundan sonra gələcəkdə 
əfsanə və rəvayət obrazlarının daha da yaddaqalan olması üçün 
münbit zəmin yaratmışdır.  

S.Paşayev özünün doktorluq dissertasiyasının avtoreferatın-
da haqlı olaraq göstərir ki, Nizaminin bir yaradıcı mütəfəkkir 
kimi formalaşmasında Yaxın və Orta Şərq xalqlarının ictimai-
fəlsəfi fikri, onların folklor və klassik poeziyası ilə yanaşı, həm 
də Azərbaycan şifahi xalq yaradıcılığı, xüsusilə əfsanələr böyük 
rola malikdir. Nizami yaradıcılığı folklorla, folklor Nizami yara-
dıcılığı ilə o qədər qaynayıb-qarışıb ki, bəzən onları diferensia-
siya etmək, müəyyən elmi axtarışlar apardıqda bir-birindən ayır-
maq da çətin olur (10). 

Sədnik Paşayevin sanki fikirlərinin davamı kimi T.Xalis-
bəylinin Nizami ilə bağlı bu kontekstdə səsləndirdiyi mülahi-
zələr də maraqlıdır. T.Xalisbəyli yazır: “Xalqın rəvayət, əfsanə, 
nağıl və dastanları, qədim mifoloji görüşləri Nizami Gəncəvinin 



439 
 

istər tərbiyəvi, istər fəlsəfi və ictimai-siyasi, istərsə də elmi 
mülahizələri üçün əsas dayaqlardan olmuşdur. Folklorun Nizami 
Gəncəvi sənətinə təsiri məsələlərinin tədqiqi şairin yaradıcılığı-
nın ideya və sənətkarlıq xüsusiyyətlərini araşdırmaq işinə ciddi 
yardım etdiyi kimi, şifahi və yazılı ədəbiyyat arasındakı əlaqə və 
münasibətlərin xarakterini açmaq üçün də əhəmiyyətlidir... 

Azərbaycan şifahi xalq yaradıcılığının əfsanə, rəvayət, na-
ğıl, dastan, atalar sözü, nəsihət, öyüd və s. çoxşaxəli və zəngin 
nümunələr şairin ilham mənbəyi olmuşdur” (5, s. 5-6). 

Nizami yaradıcılığını müxtəlif yönlərdən təhlillərə cəlb 
edən Y.E.Bertelsin “Nizami. Şairin yaradıcılıq yolu” adlı funda-
mental monoqrafik araşdırmasında XII əsrdə Azərbaycandakı 
ədəbi həyatın ümumi mənzərəsinə baxış sərgiləyərkən daha ge-
niş aspektdə “Şöhrət zirvəsində” adlı başlıqda bir də “Leyli və 
Məcnun” poemasının mənbələrini nəzərdən keçirib, Nizaminin 
bu poeması üçün əsas kimi xidmət etmiş bir neçə yazılı 
nümunələrin, xeyli əfsanə və rəvayətlərin adlarını çəkir və onlar-
dan bəzi fraqmentlər təqdim edir. Y.E.Bertels göstərir ki, Niza-
minin əsəri üçün xidmət etmiş ərəb rəvayətləri ilə yanaşı, həm 
də o, buraya maraqlı pritça da daxil etmişdir. Həmin pritçaya 
görə Mərv şəhərində bir şah yaşayırmış. O, ölüm cəzasına məh-
kum olunmuş insanları qana susamış köpəklərin didib-dağıtması 
üçün onlara yem edirmiş. Eyni zamanda bu şahın yanında onun 
həddən artıq çox sevdiyi bir gənc də varmış. Şahın bu gənclə 
olan isti münasibətlərinə baxmayaraq, gəncin şaha inamı o qədər 
də böyük deyilmiş və o fikirləşirmiş ki, gün gələcək gec, ya tez 
o da digərləri kimi həmin köpəklərə qurban gedəcəkdir. Ona 
görə də bu gənc şahın yanında olan itəbaxanlarla yaxınlıq edir 
və onların icazəsi ilə hər gün bu itləri yedizdirməyə gedir. Gün-
lər keçir, bir dəfə bu gənc hansı səhvə yol verirsə, şahın əmri ilə 
onu da köpəklərə yem edirlər, lakin köpəklər ona toxunmayıb, 
üz-gözünü yalamağa başlayırlar. Amma necə olursa, az keçmir 
ki, şah bu gənclə bağlı hökmündən dönür, onu dəyişdirməyi 
fikirləşir və öz ətrafındakıları onun çox istədiyi, sevdiyi bu 



440 
 

gəncdən xəbər bilməyə göndərir. Ətrafı gəzib şaha məlumat 
verirlər ki, itlər bu gəncə toxunmayıblar. Belə olduqda şah özü 
gəncin yanına gəlib, ondan məsələnin sirrinin nədə olduğunu, 
itlərin ona niyə dəymədiyini soruşur. Gənc şaha deyir ki, o, bu 
itlərə daim yem verdiyindən onlar mənim səninlə dostluğumu 
səndən daha yüksək qiymətləndirdilər. Şah bundan olduqca 
peşman olur və bundan sonra öz qəddarlığından əl çəkir (4).  

Bu rəvayət bizə həm də qaraqalpaq ədəbiyyatının klassiki 
Berdağın “Axmaq paşa” poemasının bəzi analoji motivlərini xa-
tırladır. Berdağ yaradıcılığında bədii baxımdan ən mükəmməl 
əsər hesab edilən bu poemanın süjet xətti yuxarıda Mərv şahı ilə 
gənc arasındakı münasibətlərə çox oxşayır. Poemada xalq yara-
dıcılığından, əfsanə və rəvayətlərdən yetərincə yararlanmış Ber-
dağ göstərir ki, Axmaq paşa adlı xan bir balıqçı qızı ilə evlənir. 
Xan bu gəlindən oğul doğulmasını arzulasa da, onun Gülzar adlı 
qızı dünyaya gəlir. Axmaq paşa qara camaata, rəiyyətə nifrət 
etdiyindən Gülzarı yeraltı sarayda saxlamalı olur... 

İllər keçir, Gülzar böyüyür. Atasının qəddarlığından xəbər 
tutan qız onunla görüşmək istəyir. Gülzarı görən kimi Axmaq 
paşa öz qızına vurulur. Gülzar onu rədd edəndə isə o, qızın 
üstünə itlərin qısqırdılmasını əmr edir. Nə qədər qəribə olsa da, 
itlər Gülzara toxunmur. Əvəzində itlərdə nitq yaranır və onlar öz 
doğma qızı ilə evlənmək istəyən xanı lənətləyirlər (7, s. 233). 

Hər iki rəvayətin motivlərindən görmək olur ki, həm Niza-
minin “Leyli və Məcnun”, həm də Berdağın “Axmaq paşa” poe-
masında yer almış mövzu bir tərəfdən gəzərgi süjetlər qisminə 
daxildirsə, digər tərəfdən onun türk xalqlarının şifahi yaradıcı-
lığında da geniş istifadə olunduğunu sübut edir. 

“İskəndərnamə”ni Nizami yaradıcılığının triumfu hesab 
edən ədəbiyyat tarixçiləri onda əks olunmuş ideya dərinliyi ilə 
yanaşı, həm də qeyd edirlər ki, şair İskəndər haqqında poema 
yazmaq fikrinə düşərkən onunla bağlı nəinki tarixi faktları və 
hadisələri, həm də əfsanə və rəvayətləri böyük məsuliyyətlə yı-
ğır, toplayır, sistemləşdirirdi. Buna görə də bəzən hiss edirdi ki, 



441 
 

onu bu cəhətlərinə görə kimlərsə qınaya bilər. Odur ki, tarixi 
perspektivə nəzər salaraq yazırdı: “Məni hadisələri irəli, geri 
çəkməkdə qınamayın, sənətkar kimi bunları etməyə məcbur olu-
ram” (2, s. 5-30). 

“İskəndərnamə” poemasının “Şərəfnamə” hissəsində Abdul-
la Şaiqin tərcüməsində təqdim olunmuş yarımbaşlıqlardakı “He-
kayət”, “Xızırın Nizamiyə təlimi”, “Dastanın başlanğıcı”, “İs-
kəndərin ovda xoş fal vurması”, “İskəndərin güzgü qayırması”, 
“İskəndərin İran atəşkədələrini dağıtması, “İskəndər”in Ərəbis-
tana getməsi və Kəbəni ziyarət etməsi”, “İskəndərin çinli kənizlə 
şənlik etməsi”, “İskəndərin dirilik suyu axtarması”, “İskəndərin 
zülmətə getməsi” və s.-dən Nizaminin rəvayət və əfsanələrdən 
gen-bol yararlandığı görünür. Məsələn, “İskəndərin dirilik suyu 
axtarması” yarımbaşlığında oxuyuruq: 

Gülabdan saf olan gül rəngli şərab  
Hər başdan dərd alır, hər beyindən tab.  
Onunla bir məclis qurdu şəndən şən,  
Uzaqdı düşməndən, qanlı döyüşdən. 
Elə ki açıldı, uzandı söhbət,  
Danışdı hərə bir gözəl rəvayət.  
Biri söhbət açdı Xorasan, Qurdan,  
Ordakı qızıldan, qüvvətdən, zordan,  
Birisi danışdı Rey, İsfahandan,  
Firidun dövləti çıxan məkandan.  
Çindən, Xarəzmdən söz açdı biri:  
“Var gözəl ipəyi, müşkü, ənbəri” (9, s. 227-522). 

Gördüyümüz kimi, müəllifin özü burada birbaşa olaraq “Elə 
ki açıldı, uzandı söhbət, Danışdı hərə bir gözəl rəvayət”, deyərək 
sonra mətni, demək olar ki, həmin rəvayətlərə söykənərək qurur 
və təhkiyəni belə bir məcrada davam etdirir.  

Yeri gəlmişkən onu da söyləyək ki, İskəndər obrazı türk 
xalqları arasında o qədər populyar olmuşdur ki, ona digər, o 
cümlədən qazax ədəbiyyatında da diqqət yetirilmişdir. Odur ki, 
qazax maarifçi yazıçıları İbray Altınsarin və Abay Kunanbayev 



442 
 

də Makedoniyalı İskəndərlə bağlı öz “İskəndər”lərini yaratmış-
lar. Fikrimizcə, onların İskəndəri, heç şübhəsiz ki, Nizaminin 
“İskəndərnamə”si ilə yaxından tanış olub, onun süjetini yaxşı 
mənimsədikdən sonra qələmə alınmışdır. İ.Altınsarin və A.Ku-
nanbayevin Nizamidən təsirlənmələrinə baxmayaraq, İskəndər 
obrazının yaradılmasında yenə də əfsanə və rəvayətlərdən istifa-
də etməklə, bu obrazı fərqli mövqelərdən işıqlandırmağa səy 
göstərmələri aydın olur. M.Bazarbayevin fikrincə bu da onunla 
əlaqədardır ki, İskəndər Zülqərneynlə bağlı əfsanələr qazaxlarda 
hələ Qurandan, Nizami dastanından əvvəllər məlum olmuşdur 
(3, s. 50-75). 

İskəndərin Şirvanla bağlı olduğu kimi qazax nağıllarında və 
“İskəndər haqqında rəvayət”də Şərqdə buynuzlu İskəndər süjeti 
yetərincə populyar olub, düşmənlərini həmin buynuzun köməyi 
ilə məğlub etməsi də məlumdur. 

Qeyd etdiklərimiz bizə onu deməyə əsas verir ki, İskəndər 
obrazı ilə bağlı Şərqdə, o cümlədən Azərbaycan, özbək, hind, 
qazax və digər ədəbiyyatlarda olan nümunələr, Qərbdəki, daha 
doğrusu Yunanıstanda tarixdə məlum olan İskəndərdən fərqli 
olaraq əfsanə, əsatir və rəvayətlərə söykənilərək kamil ədəbi ob-
raz kimi işlənilmişdir. 

Beləliklə, Nizaminin bədii yaradıcılığının özəlliyi daha çox 
onunla oxucu nəzərini cəlb etmişdir ki, böyük mütəfəkkir qələ-
mə aldıqlarında əfsanə, əsatir və rəvayətlərin nəzərdə tutulmuş 
mətnini daha çox özəl və fərqli ştrixlərlə boyamağa imkan əldə 
etmiş və əsrlər boyu təravətini itirməyən poetik nümunələr ya-
ratmağa müvəffəq olmuşdur. 

 
QAYNAQLAR 

1. Araslı H. Nizami və Azərbaycan xalq ədəbiyyatı // Həmid 
Araslı. Azərbaycan ədəbiyyatı: tarixi və problemləri. Bakı, “Gənclik”, 
1998, s. 166-188 

2. Алиев Р. От составителя // Низами Гянджeви. Избранное. 
Баку, “Азернешр”, 1989, с. 5-30 



443 
 

3. Базарбаев М.Б. Низами и казахская литература // азер-
байджанско-казахские литературные связи. Баку, “Элм”, 1990, с. 
50-75 

4. Бертельс Е.Э. Низами. Творческий путь поэта. М., Изд-во 
АН СССР, 1956 

5. Xalisbəyli T. Nizami Gəncəvi və Azərbaycan qaynaqları. 
Bakı, “Azərnəşr”, 1991, 296 s. 

6. Kamran Əliyev. Romantizm və folklor. Bakı, “Elm”, 2006, 
160 s. 

7. Məmmədov N. (Tağısoy). Qaraqalpaq ədəbiyyatı. Bakı, “Elm 
və təhsil”, 2015, 456 s. 

8. Nizami Gəncəvi // Azərbaycan ədəbiyyatı tarixi. Altı cilddə. II 
cild. Bakı, “Elm”, 2007, s. 470-576 

9. Nizami Gəncəvi. Lirika. Sirlər xəzinəsi. Şərəfnamə. Bakı, 
“Yazıçı”, 1989, s. 227-522 

10. Пашаев C. Азербайджанские народные легенды и 
проблемы их исследования. Автореф. дисс. докт. филол. Наук. 
Баку, 1989 

11. Стaринное: Мифы. Л… rulibs.com 



444 
 

MAHTUMKULU’NUN ESERLERİNDE 
AZERBAYCAN VE NİZAMİ GENCEVİ’NİN YERİ 

 

AZERBAIJAN AND NYZAMY GENJEVI IN 
MAGTYMGULY’S WORKS 

 

АЗЕРБАЙДЖАН И НИЗАМИ ГЕНДЖЕВИ В 
ТВОРЧЕСТВЕ МАХТУМКУЛИ 

 
Tagandurdu BEKJAYEV 

Türkmən Dövlət Universiteti  
taganbekje@gmail.com  

 
Summary 
The works of the great Turkmen poet of XVIII century Magtymguly 

Phyragy are distinguished by their versatility. In the poems of the poet it 
is mentioned that he travelled lots of countries. Among them brotherly 
Azerbaijan also has an important place. In Magtymguly’s works the 
castles Nuha, Shirvan of this country are mentioned. 

In Magtymguly’s poems the names of tens of world wise men, 
poets are referred to, their works are cited. It should be noted that the 
works of the great Azerbaijan poet Nyzamy Genjevi had a great 
influence to Magtymguly’s poems. The information about the creation 
of Nyzamy’s “Leyli-Mejnun” epic, the legend about a dog breeder who 
lived in Mary city, the construction of Simnara Havarnak castle by 
BahramGur in the work “Seven Beauties” can be taken as a proof to it. 

Key words: Magtymguly Phyragy, Nyzamy Genjevi, influence 
of works, Azerbaijan, “Leyli-Mejnun” 

 
Резюме 
Творчество великого туркменского поэта Махтумкули 

отличается многогранностью. В его стихотворениях содержатся 
сведения о том, что он путешествовал по разным странам. Среди 
этих стран достойное место занимает Азербайджан, в частности 
крепости Нуха и Ширван. В своих произведениях Махтумкули 
называет имена десятков мудрецов и поэтов, обращается к их 



445 
 

произведениям. Необходимо отметить, что творчество великого 
азербайджанского поэта Низами Генджеви имело большое 
влияние на творчество Махтумкули. В качестве примера можно 
привести легенду о создании произведения “Лейли и Меджнун”, 
легенду из этого произведения, о собаке, который жил в городе 
Мары, легенду из произведения “Семь красавиц” о том, что по 
инициативе Бахрама Гура Симнара построил дворец Хаварнак. 

Ключевые слова: Махтумкули Фраги, Низами Гянджеви, 
творческое влияние, Азербайджан, “Лейли и Меджнун” 

 
XVIII. yüzyılın büyük Türkmen şairi Mahtumkulu Fira-

gî’nin eserleri, kendi özgü ansiklopedik içeriğe sahip olmak ile 
birlikte derin anlamlar içermesi bakımından da farklıdır. Şairin 
şiirlerinde, onun çok ülkelere seyahat ettiği üzerinde durulmak-
tadır. Onların arasında kardeş Azerbaycan’ında büyük yeri 
vardır. Mahtumkulu’nun “Ýaýlahlary Bar” (Yayalaları Var) adlı 
şiirinde, bu ülkenin güzel bir yeri olan Nuha, Şirvan kalesinden 
bahsedilmektedir. Şiirin dili de Azeri Türkçesine yakındır:  

Sapar edip barsak Nuha mülküne, 
Könülislänidek ýaýlahlary bar; 
Seýran etsek gunçasyna gülüne, 
Bakjasynda bilbil oýnahlary bar [4; 18]. 
Baş goşmandyrarryk, agsakşa bile,  
Atdyrypdogan-le, baz-le gapyla,  
Şirwan galasydyr, onykim bile,  
Her burçunda altyn baýdahlary bar [5; 468]. 

Şairin erken neşirlerinde de rastlanan bu şiiri hakkında 
Mahtumkulu’nun 1944 yılındaki neşrinde şöyle denilmektedir: 
“Mahtumkulu bu şiirinde Azerbaycan’ın güzel yerlerinden biri 
olan Nuha şehrinde seyahat ettiğini, o ülkenin güzel doğasını ve 
diğerlerini anlatmıştır” [4; 18]. 

Mahtumkulu’nun Azerbaycan’a seyahati hakkında şairin 
doğum gününün 225 yıllığına ithaf edilen kitapta da özellikle 
vurgulanmaktadır: “Mahtumkulu Astarahan’dan Hazar denizinin 
batı kıyısında yerleşen kuzey Kafkasya’nın Nogay bozkırlını ge-



446 
 

çerek büyük Kafkas dağlarının doğusundaki sınır boyu alçaklığı 
ile Derbent’e geçmekte ve oradan da Kafkas dağlarının güney – 
doğu eğimlinde yerleşmekte olan Şemaha hanlığında ve Nuha 
şehirlerinde kalmıştır. Nuha’dan başka da Azerbaycan’da 
meşhur Nizam’ının vatanı olan Gence, onunla birlikte Şirvan ve 
Mugan bozkırlarında bulunmuştur” [1; 246]. 

Bu bilgiler, Mahtumkulu’nun 250 yıllık jübilesi bağlamında 
yayımlanan makaleler derlemesinde daha da kesinleştirilmekte ve 
farklı görüşler ile zenginleştirilmektedir. Bunda “Ýaýlahlary bar” 
adlı şiirinin gösterdiği satırları örnek olarak verilip Nuha ilçeleri-
nin doğası hakkında bahsedilmektedir: “Mahtumkulu “Ýaýlahlary 
bar” adlı şiirinde Azerbaycan’ın Nuha ilini, onun yaylalarının öv-
güsünü yapmış: Yeri sazdır, hasta olan iyileşir – Ýeri sazdyr, 
hasta bolan sagalar – (Yeri uygundur, hasta olan iyileşir) demekle 
Nuha ilinin sağlık – balneoloji önemi olan insana çok hoş doğa 
şartlarını beyan etmektedir. Gerçekten Nuha (yeni ismi Şeki) 
ilçesi Azerbaycan’ın en güzel ve hava insana hoş yerlerinin biri-
dir. Şair yine de aynı şiirinde “Meýdany doludyr şeker gamyş-
dan” (Alanı doludur, şeker kamıştan) diyerek Nuha ilçesinde 
şeker kamışın çok yaygın bitki olduğunu göstermektedir. 
Mahtumkulu’nun Nuha hakkında yazan satırlarını Azerbaycan’a 
ait coğrafi çalışmalar kanıtlamaktadır” [3; 256]. 

Mahtumkulu’nun şiirlerinde dünya bilginlerinin, şairlerinin 
çoğunun isimi zikredilmektedir, eserlerine gönderme yapılmak-
tadır. Şair “San bolsam”adlı şiirnde Abu Seyit, Omar Hayyam, 
Firdövsi, Hafiz, Nevaiî gibi meşhur şairler ile birlikte beyik 
Azerbaycan şairi Nizamı Gencevî'nin ismi büyük hürmetle anıl-
maktadır: 

Abu Seýit, Omar Haýýam, Hemedany, 
Firdöwsi, Nyzamy, Hapyz perwany, 
Jelaleddin Rumy, Jamy elwany, 
Olarnyň jaýynda menem kän bolsam [5; 103]. 
Eştse Nowaýy, Nyzamy, Firdöwsi kylan zarym, 
Terki-dünýä eýleýip, barysy geçer sözüden [6; 103]. 



447 
 

Nizami Gencevî’nin eserlerinin Mahtumkulu’nun şiirlerine 
büyük etki ettiğini vurgulamak gereklidir. Şairin şiirlerinde 
Nizamî’nin eserleri ile ilişkisi olan yerlere çok rastlanmaktadır. 
Mahtumkulu’nun “Istemen”adlı şiirinde şöyle satırlara rastlan-
maktadır: 

Jan berip gam yşkyna, Mejnun boluban gezerem, 
Tenim – depder, golum – galam, ajap waspyň ýazaram, 
Görmeýip kenaryny, yşk hazan içre ýüzerem, 
Simnar bolup sen üçin, tylla köşkler düzerem, 
Gaýry adalatly häkim, hany-soltan istemen [5; 186]. 
Şiirin beytinde ifade edilen “Mecnun’un” Nizamî’nin “Ley-

li-Mecnun” eserinin başkahramanlarının birinin adı olduğu her-
kesin malumudur. “Mecnun’un” adı Mahtumkulu’nun eserlerin-
de çok yerde rastlanmaktadır. Ancak “Simnar” sözünün ifade 
eden anlamı Nizamî Gencevî’nin eserlerini bilmeyen insanlar 
için anlaşılmazdır. Edebiyatçı Alim A.Meredov “Magtymguly-
nyň düşündirişli sözlügi” adlı ciltli eserinde bu sözün anlamını 
açıklamaktadır: “Simnar (p. Simna:r) سمنار – İran’a tabin 
olan Arap ülke Hayran’ın kralıNuman ibn Munzar’ın emri ile 
Behram Gur (V. yüzyıl) için “Havarnak” adlı güzel sarayı inşa 
eden meşhurusta mimarın adıdır” [7; 756].  

Bilindiği gibi Simnar Nizamî Gencevî’nin “Heft Peyker” 
(“Yedi Güzel”) adlı eserinde Behram Gur için Havarnak sarayını 
yapan ustanın adıdır. Akademik E.E.Bertels, Nizamî’nin “Yedi 
Güzel” adlı eserinde anlatılan Behram Gur ile ilgili olayı şöyle 
yorumluyor: “Behram’ı Yemen’e alıp gidiyor. Yemen’in sıcak 
ve sessiz havası genç prensin sağlığını olumsuz etkiliyor. Bu ne-
denle, ülkenin dağlık kesiminde prens için özel bir saray inşa 
edilmesine karar verilir. Mısır ve Suriye’de çok sayıda bina inşa 
eden zamanının büyük mimarı Simnar davet edilir. Simnar çalış-
malarına başladı ve beş yıldır dünyanın en eşi benzeri olmayan 
tesisi olan Havarnak sarayını inşa ediyor. Sarayın şaşırtıcı yanı, 
gökyüzünün rengini aydınlatması ve gün içinde üç kez rengini 
değiştirmesidir. Çalışması için çok büyük bir meblağ ödenmiştir. 



448 
 

Ancak günde yedi kez rengini değiştirebilen bir saray da inşa 
edebileceğini ifade etmiştir. Numan hiçbir hükümdarın kendisin-
den daha görkemli olmasını istemiyor. O, Simnar’ın en yüksek 
kuleden atılmasını emreder. Böylece Simnar, inşa ettiği muhte-
şem bina için hayatını kaybeder” [2; 320]. 

Böylece Mahtumkulu Nizamî’nin “Yedi Güzel” adlı eseri-
nin içeriğiyle tanışarak, Behram Gur’un Havarnak sarayının ya-
pımını şu dizelerle anlatır: “Simnar bolup sen üçin tylla köşkler 
düzerem” (Simnar olarak sana altın saraylar yapacağım). 

Tarihi kayıtlara göre Nizamî Gencevî“Leyli-Mejnun” adlı 
eserini Şirvan hükümdarı Şirvanşa I. Ahsatan’ın isteği üzerine 
yazmıştır. Bir gün Şirvanşah’ın gönderdiği bir kurye, kraldan bir 
mektup getirir. Hatta kral Nizamî’den Leyli ile Mecnun’un 
aşkını anlatan çok güzel bir Farsça eser yazmasını istemiştir. 
Sonuç olarak Nizamî Gencevî dünya edebiyatının hazinesine 
girmiş harika bir kitap yazıyor. Mahtumkulu bu olayı “Bilmez-
miň” adlı şiirinde şöyle anlatır: 

Şirwan hanyň söwdasy, ne ajaýyp söwdadyr, 
Gyldan bu ýan agdyrsa, kyýamat gün ryswadyr. 

Mahtumkulu’nun aynı şiiri Leyli-Mecnun’un bir özetini de 
vermektedir. Edebiyat bilgini R. Mustakov, büyük kapsamlı 
“Magtymguly we Gündogar edebiýaty” (Magtimguly ve Doğu 
Edebiyatı) adlı kitabında, Nizamî Gencevî’nin “Leyli-Mec-
nun”unun yazım tarihi ve Mahtumkulu yapıtındaki açıklaması 
hakkında özel olarak yer vermektedir [8; 124]. 

Nizamî Gencevî’nin “Leyli-Mecnun”eserinde Merv şehrin-
de yaşamış olan bir şah/kralhakkındaki rivayeti nakletmektedir. 
O şu şekilde başlamaktadır: 

Nakyllarda eşidipdim bir zaman, 
Maryda bar eken bir şahy jahan. 
Birnäçe guduzlan itleri ol şa, 
Däli ýaly zynjyrlapdy ol tehha [9; 138]. 

Rivayete göre kralın çok sayıda köpeği varmış ve sınırlanan 
insanını onların önüne atmış. Kralın o yakın dostları, o köpekleri 



449 
 

kendine alıştırmış her gün et ile beslemiş, karınlarını doyurmuş. 
Bir gün kral kızmış ve ona o arkadaşını köpeklere vermesini bu-
yurdu. Köpekler, daha önce kendilerine iyi davranmış birine 
hiçbir şey yapmıyorlar. Daha sonra yaptığına pişman olan kral, 
köpek barınağının çalışanlarından durumu nasıl olduğunu sor-
muştur. Onlar şöyle cevap veriyorlar: 

Bu adam bir melek, ýöne ynsan däl,  
Alla keramatly, ýöne boş jan däl. 
Ol itleriň arasynda durupdyr, 
Olaryň agzyna möhür urupdyr [9; 139].  

Kral, delikanlıyı yanına getirir ve köpeklerin ona neden do-
kunmadığını sorar. Genç adam, köpeklere hizmet ettiğini, onlar-
la dostluk kurduğunu söyler ve kralın bir köpek kadar olmadığı-
nı not eder:  

Emma saňa etdim on ýyllap hyzmat, 
Netijesi onuň boldy şu hormat. 
Bir gaharyň geldi, itlere berdiň, 
Itler öz dostuny iýmedi, gördüň. 
Itler dost boldular, sen bolmadyň dost, 
Itler meň hormatym tutdular-da has. 
Ite bir süňk atsaň dost bolup galar, 
Namarda jan çekseň, wepasyz bolar [9; 140].  

Nizamî Gencevî’nin “Leyli-Mecnun” adlı eserinde anlatılan 
efsanenin muhtevası, Mahtumkulu’nun şiirlerinde onun fikirleri-
ne çeşitli yerlerde rastlanmaktadır. Şair, bir köpeğin utanmaz, 
cahil, saygısız bir kişiden sadakatli olduğunu vurgular: 

Yssy beren köpek ýegdir 
Uýatsyz-ykrarsyz ärden [6; 192].  
Deň-duş bilmez, many aňmaz ýigitden, 
Agylyňdayssyberen it ýagşy [6; 283].  

Sonuç olarak Mahtumkulu’nun eserlerinde “Leyli-Mecnun” 
syujetinin belirli olaylarıyla ilgili satırlara düzenli olarak rastla-
mak mümkündür. Büyük Azerbaycan şairi Nizamî Gencevî’nin 
eserlerinin Mahtumkulu’ya etkisi ve Türkmen bilge şairin şiirle-



450 
 

rinde Azerbaycan konusu bilimsel açıdan ele alınması gereken 
konulardan biridir. 
 

KAYNAKLAR 
1. Amanekow D., Weýsow K. Magtymgulynyň syýahatlary // 

Magtymguly. Beýik şahyryň 225 ýyllygyna bagyşlanan makalalar 
ýygyndysy. –Aşgabat, 1959, 320 s.  

2. Бертельс Е Э. Избранные труды. Низами и Фузули. 
Издательство восточной литературы. –Москва, 1962, 556 с.  

3. Geldihanow M. Şahyryň poeziýasynda geografik düşünjeler. 
//Magtymguly-250. Sahyr hakynda ylmy dokladlar, makalalar we 
habarlar. – Aşgabat, Ylym, 1989, 376 s.  

4. Magtymguly. Goşgular ýygyndysy. Aşgabat, Birleşen Türk-
men döwlet neşir, 1944, 90 s. 

5.Magtymguly. Saýlanan eserler ýygyndysy. Aşgabat, Türkmen 
döwlet neşirýat gullugy, 2014, 663 s. 

6. Magtymguly Saýlanan eserler. 1-nji kitap. Aşgabat, Türkmen 
döwlet neşirýat gullugy, 2014, 663 s. 

7. Meredow A. Magtymgulynyň düşündirişli sözlügi. Gonbed 
Kabus, 1997, 1235 s. 

8. Mustakow R. Magtymguly we Gündogar edebiýaty. Aşgabat, 
Türkmen döwlet neşirýat gullugy, 2014, 488 s. 

9. Nyzamy Genjewi. Saýlanan eserler. Türkmendöwletneşir. – 
Aşgabat, 1948, 224 s. 



451 
 

NİZAMİ YARADICILIĞINDA MUSİQİ SƏNƏTİ:  
ARAŞDIRMALAR VƏ MÜLAHİZƏLƏR 

 

MUSIC ART IN NIZAMI’S ACTIVITY: RESEARCHES 
AND CONSIDERATIONS 

 

МУЗЫКАЛЬНОЕ ИСКУССТВО В ТВОРЧЕСТВЕ 
НИЗАМИ: ИССЛЕДОВАНИЯ И СООБРАЖЕНИЯ 

 
Tahirə VƏLİYEVA 

AMEA Folklor İnstitutu 
tahire.ss20@gmail.com  

 
Summary  
Nizami Ganjavi, better known as a poet and a thinker, can also be 

characterized as a scientist with encyclopedic knowledge. It is not a 
secret that in his activity there were interesting ideas about all the 
fields of science. His rich heritage is a rich source of information in 
the true sense of the word for researchers who are interested in the 
fields of public, nature, technical and even humane science, exploring 
the history of these fields of science. One can say without hesitation 
that one of such fields of science is music-study. It is no coincidence 
that Nizami’s poems were not out of the attention of musicologists 
and experts looked through these poems as a valuable resource in 
studying the musical culture of the period. It is necessary to mention 
the names of some researchers such as Afrasiyab Badalbayli, Gubad 
Gasimov, Sevda Gurbanaliyeva, Ahmed Isazade, Babek Gurbanov, 
Rauf Ismayilzade, Alla Bayramova, Rashid Shafag and Saadat 
Abdullayeva. 

Nizami’s poetry is such an inexhaustible source that, no matter 
how many years have passed, researchers will discover new ideas that 
have not been mentioned so far in his heritage and contribute new 
works to regularization and music-study.  

In this article it is said about the information related to Nizami 
Ganjavi’s “Khamsa”, as well as instruments in some lyrical poems, 
musical assemblies, musicians and dance performers are informed 



452 
 

about, poet’s views on music, ethic-aesthetic thoughts are interpreted, 
some musical terms are clarified. 

Key words: Nizami Ganjavi, music, folklore, “barbat”, “chang”, 
saz, “jure”, dance, “bam”, “zil” 

 
Резюме 
Низами Гянджеви, известного поэта и мыслителя, также 

можно охарактеризовать как ученого с энциклопедическими 
знаниями. Не секрет, что в своем творчестве он представил 
интересные мысли во всех областях науки. Его творческое 
наследие является богатым источником информации для 
исследователей, интересующихся социальными, естественными, 
техническими и гуманитарными науками, изучающими историю 
этих наук. Можно с уверенностью сказать, что одна из таких 
дисциплин – музыковедение. Неслучайно стихи Низами не 
ускользнули от внимания музыковедов, и специалисты считали 
стихи поэта ценным источником в изучении музыкальной 
культуры того времени. В первую очередь следует упомянуть 
таких исследователей, как Афрасияб Бадалбейли, Губад Гасымов, 
Севда Гурбаналиева, Ахмед Исазаде, Бабек Гурбанов, Рауф 
Исмаилзаде, Алла Байрамова, Рашид Шафаг и Саадат Абдуллаева. 

Поэзия Низами – такой неисчерпаемый источник, что даже 
годы спустя исследователи, несомненно, внесут новые 
произведения в изучение порядка, а также музыковедение, 
обнаружив ранее невысказанные идеи в его наследии. 

В статье представлена информация об инструментах в 
«Хамсе» Низами Гянджеви, а также некоторые лирические стихи, 
музыкальные собрания, музыканты и танцоры, комментарии к 
взглядам поэта на музыку, этические и эстетические взгляды, 
уточняются некоторые музыкальные термины. 

Ключевые слова: Низами Гянджеви, музыка, фольклор, 
барбат, чанг, саз, джура, танец, бам, зил 

 
Folklorşünas alimlər Nizami Gəncəvinin, demək olar ki, bü-

tün əsərlərində şifahi xalq yaradıcılığından, folklor süjet, motiv 
və obrazlarından böyük sənətkarlıqla bəhrələndiyini çoxdan 



453 
 

sezmiş, xalqın min illər boyu yaratdığı söz xəzinəsindən yeni-
yeni incilər arayıb onun özünə qaytardığını qeyd etmişlər. Bu 
mövzu alimləri daim düşündürmüş, diqqət mərkəzində saxlamış, 
bu mövzuda geniş araşdırmalar aparılmış, onun forma və xüsu-
siyyətləri üzə çıxarılmış, onlarla kitablar, yüzlərlə məqalələr 
yazılmışdır (Araslı Həmid. Nizami və yaradıcılığı. Ədəbiyyat qə-
zeti, 1939, may, 25; Araslı Həmid. Müqəddimə. “Nizami əsər-
lərinin el variantları” kitabında. Toplayanları: H.Əlizadə, 
M.H.Təhmasib. Bakı, Azərnəşr, 1941; Araslı Həmid. Nizamidə 
xalq sözləri, xalq ifadə və zərbi-məsəlləri, SSRİ EA Azərbaycan 
filialının Xəbərləri, № 8, avqust, EA AzF Nəşriyyatı, 1942; 
Araslı Həmid. Nizami və Azərbaycan xalq ədəbiyyatı. Nizami 
(məqalələr məcmuəsi), Bakı, 1947; Ramazan Qafarlı. Nizami 
poeziyasında məkan,zaman və kəmiyyət vəhdəti: dini-mifoloji 
düşüncə kontekstində // Nizami Gəncəvi və folklor, Bakı, “Nur-
lan”, 2013, s. 16-36; Ramazan Qafarlı. məhəbbət idealı: mif, 
əfsanə, yoxsa gerçəklik? // Nizami Gəncəvi və folklor, Bakı, 
“Nurlan”, 2013b, s. 37-67; Seyfəddin Rzasoy. Nizami Gəncəvi-
nin milli və ədəbi kimliyi haqqında // Nizami Gəncəvi və folklor, 
Bakı, “Nurlan”, 2013, s. 7-15 və s.). “Lakin Nizami Gəncəvinin 
yaradıcılığı elə bir dəryadır ki, onu qarış-qarış gəzən bir qəvvas 
min birinci dəfə də ora baş vuranda təzə incilər tapa bilir. Başqa 
sözlə, Nizami yaradıcılığı gəzməklə hər künc-bucağını görmək 
mümkün olmayan bir dəryadır” (1, s. 86). Bu dəryanın içində 
xalq təbabətindən (2) tutmuş xalq musiqisinə qədər (Гурбана-
лиева С. Низами» Гянджеви и музыкальная культура Азер-
байджана (взаимодействие литературы и музыки по проб-
леме с подключением). Баку, Издание АН Азерб., 1994; Гур-
баналиева С. Музыкальный мир Низами Гянджеви. Киев, 
Автограф, 2009; Гурбаналиева С. Музыка в поемах Низами 
Гянджеви. Баку, Право, 2012. Исазаде А., Гурбанов Б. 
Низами и музыка Баку, Наука, 1986; Мамедов А. Взаимо-
действие с музыкой азербайджанской поэзии проблемы с 
подключением. Докторская диссертация, Баку, 1972; Гур-



454 
 

баналиева С., 1994, 2009, 2012; Исазаде А., Гурбанов Б., 
1986; İsmayılzadə, 2001; Kazımova L., 2012; Байрамова А., 
2014; Мамедов А., 1972; Bünyadov T., 1975; Гаджиев А., 
1980; Hacıyev A., 2000; Bünyadova Ş., 1992; Əhmədov Ə., 
1992). son dərəcə önəmli məlumatlar yatmaqdadır.  

Tanınmış musiqişünas alim Səadət Abdullayeva özünün 
“Nizamidə musiqi, musiqidə Nizami” adlı monoqrafiyasının 
“Nizami dövründə musiqi sənəti” adlı II fəslində şairin əsərlərin-
də xalqımızın musiqi mədəniyyəti ilə bağlı məlumatları aşağı-
dakı kimi qruplaşdırmışdır: 

Musiqi məkanı 
Çalğı alətləri 
Musiqi və rəqs ifaçıları 
Musiqili səhnələr 
Mahnılar 
Muğamlar (3, s. 146-196). 

Alimin yazdığına görə, Nizami Gəncəvinin əsərlərində mu-
siqinin əksi məsələlərinə ilk dəfə XX əsrin 40-cı illərində gör-
kəmli bəstəkar, dirijor, musiqişünas, publisist və ictimai xadim 
Əfrasiyab Bədəlbəyli toxunmuşdur. Rus dilində “Nizami musiqi 
haqqında və musiqidə” adı ilə yazılan işin əlyazması Salman 
Mümtaz adına Azərbaycan Dövlət Ədəbiyyat və İncəsənət Ar-
xivində (Fond № 595, siyahı 1, № 113 // Salman Mümtaz adına 
Azərbaycan Dövlət Ədəbiyyat və İncəsənət Arxivi, 1947, s. 28-
95) saxlanılır. Tədqiqat işində Nizaminin musiqi dünyası, poe-
malarında verilən musiqi səhnələri və çalğı alətləri şərh olunur.  

S.Abdullayeva bildirir ki, akademik Bəkir Nəbiyev I “Mu-
ğam aləmi” Beynəlxalq Elmi Simpoziumunda (Bakı, 2009) etdi-
yi məruzədə Nizami Gəncəvinin ilk dəfə poeziyada muğamı 
ifadə etdiyini göstərmiş, müğənninamələrdə adı çəkilən “Mu-
ğan” havasının muğamla bağlılığı fərziyyəsini önə çəkmişdir. 
Bundan başqa, Teymur Kərimli III “Muğam aləmi” Beynəlxalq 
Elmi Simpoziumunda (Bakı, 2013) etdiyi məruzədə (“Klassik 
Azərbaycan ədəbiyyatında musiqi alətlərinin bədii təqdimi”) şai-



455 
 

rin əsər yazmasını çalğı alətində ifaya bənzədir, onun, yeri gə-
ləndə, antropomorfik səciyyə daşıyaraq iki sevgilinin məhəbbət 
carçısına çevrildiyini qeyd edir (3, s. 23-24). 

Çingiz Qacarın yazdığına görə, Nizami poeziyası Azərbay-
can və müəyyən dərəcədə Şərqin musiqi həyatını öyrənməyə 
imkan verir (4, s. 24). Əsgər Əhməd öz növbəsində orta əsrlərdə 
yayılan muğam, mərasim mahnılarının və musiqi alətlərinin 
müəyyən edilməsində Nizami irsinin rolunu xüsusi olaraq vur-
ğulayır (5, s. 7). 

İndiyə qədər nəşr edilmiş çoxsaylı araşdırmalardan belə ay-
dın olur ki, Nizaminin yaşadığı dövrün musiqi sənətinin müx-
təlif janrlarını, cəmiyyətin həyatındakı rolunu geniş ölçüdə 
şairin öz misraları əsasında öyrənmək mümkündür. Tam əmin-
liklə deyə bilərik ki, Onun əsərlərində muğam, nəğmə, səs çalar-
ları və çalğı alətlərinin adları sadəcə qafiyə xətrinə işlədilmə-
mişdir, əksinə bu elementlər süjetin epizodlarının önəmli tərkib 
hissəsi kimi çıxış etməkdədir. 

Mövzuya müraciət etmiş tədqiqatçıların, demək olar ki, ha-
mısının diqqət yetirmədən yan keçmədiyi məqamlardan biri də 
bərbətlə bağlıdır. Bilindiyi kimi, mizrabla çalınan simli musiqi 
aləti olub, ud tipli alətlər sırasına aid edilən bərbətin gövdəsi bö-
yük, qolu isə uzun olub, adı, təbii ki, maraqla qarşılanır. “Qeyd 
edək ki, Bərbət orta əsrlərdə yaşayan ünlü bir müğənni, musiqiçi 
olub və bu aləti çox gözəl ifa etdiyi üçün ona ifaçının adını ve-
riblər”. Bərbətin Azərbaycanda İslamın yayılmasından sonra 
gəldiyini də qeyd edirlər. Nizami bu iki alətin birgə səslənməsini 
belə təsvir edib: 

Məclisdə işarət başlayan zaman 
Çaldılar çəng ilə bərbəti haman. 
Bərbətlə çəng səsi axıb müxtəsər 
Tük ilə rəng kimi birləşmişdilər.  

Nizamidən gətirilən sitatdan göründüyü kimi, şair bərbətlə 
çəngin adını birlikdə yad edir. E.Nurinin yazdığına görə, çağdaş 
arfa musiqi alətinin ibtidaisi sayılan çəngin yaranma tarixi çox 



456 
 

qədimlərə gedib çıxır. Nizami Gəncəvi “Yeddi gözəl” və digər 
poemalarında, eləcə də klassik şairlərimizin bir neçəsi öz əsərlə-
rində çəngdən bəhs ediblər. Nizami ondan belə bəhs edir: 

Sazın ipək telli xoş avaz almış, 
Çəngin qulağına halqalar salmış 
Zil pər dədən qalxan nəğmələr gözəl  
Çəngin ətəyin də nazlanır qəzəl (6). 

Bu şeir parçasının birinci misrasında “saz” termini ilə də üz-
ləşirik. Eyni musiqi alətlərinin adına Nizaminin müasiri olmuş 
Xaqanidə də rast gəlinməkdədir. Belə ki, onun zəngin irsində 
rübab, rud, bərbət, çəng, saz, setar, kamança (simli alətlər), kərə-
nay, ney, surnay, musigar, mizmar, ərğan (nəfəs alətləri), kus, 
dəf, davul (zərb alətləri), çərəs və kasənin (özüsəslənənlər) adla-
rı çəkilir (7, s. 14). Konkret olaraq çəng, bərbət və saza gəlincə, 
bunlara aşağıdakı misraları nümunə çəkə bilərik:  

Çəngin başı çılpaq qalıb çiyninə atlas şal salıb,  
Palaz fitə belə çalıb, dizləri pünhan gör! 
Bərbət düşüb cansız qalar, bir ölçüdə dörd rükn var,  
Bir boydadır səkkiz damar, Zöhrəylə Mizan onda gör  

(8, s. 131). 
Sazda nəva çalsan mənə, bir, ya iki pərdə götür,  
Üç pərdə alsan, bil, məni şəksiz, qaçırdar bu nəva!  

(8, s. 266). 
Nizami çəngin qövsvari formasını, rübabın qolun aşağı tərə-

findəki çıxıntılarını, bərbətin kəlləsinin əyriliyini, rudun pərdələ-
rini, çəng və bərbətin ipək tellərini, cərəsin dilçəyini, dütarın iki 
ipək telini, sazın növü olan cürəni xüsusi qeyd edir (7, s. 15):  

Nəğmə iki düzlə düz gəlməz,  
Bərbət əyridirsə, mizrab düz olmalıdır (9, s. 211).  
Müğənni, könül oxşayan cürəni götür,  
Bizim halımıza uyğun yeni bir hava çal (10, s. 610). 

Nizaminin poemalarını dərindən incələyən S.Abdullayeva-
nın gəldiyi nəticəyə görə, şairin dövründə simli-mizrablı ərğə-
nun, güclü və zərif səsə malik nəfəs aləti ney mövcud olmuşdur. 



457 
 

“Şairin irsindən çalğı alətlərinin hazırlandığı materiallar, onların 
səsləndirilmə üsulları haqqında çox qiymətli mə`lumatlar əldə 
etmək olar. Belə ki, ney qamışdan, sadə rudun gövdəsi boranı-
dan, kus bürüncdən, xəlxal qızıldan hazırlanardı, təbil, dühulun 
və davulun membranı üçün canavar dərisi istifadə olunurdu” (7, 
s. 16). 

Alim fikrini əsaslandırmaq üçün aşağıdakı misraları misal 
çəkməkdədir: 

Qurd dərisi çəkilmiş nağaraların (dühulların) gurultusu  
Cahanın beynini cuşa gətirdi (10, 86).  
Nağaraların (kusların) bürünc qəl`əsindən çıxan gurultudan  
Yenilməz qalalar sanki titrədi (10, s. 92). 
Şair savaş meydanlarını təsvir edərkən, eləcə də dinc vaxt-

larda çalınan alətlər barədə geniş məlumat verir və bu sırada kə-
rənay, ney, gavdum, şeypur, mizmar, surnay, musigar, buğ, kus, 
təbil, dühul, təbirə, sinc, cərəs, zəng, kasə, kaman, dəray kimi 
musiqi alətlərini yad edir:  

Təbil (təbirə) gurultusu zəng (dəray) səsinə qatışdı,  
Boruları qiyamət suru kimi çaldılar.  
Dağ yaran təbil (kus) fəryad etdikcə,  
Simurğ Qaf dağında qanad salırdı.  
Uzun şeypurların, öküzquyruq boruların (gavdumun) fərya-

dından  
Bürünc təbillərdən inilti qalxdı (10, s. 333-334). 
Barbəd və Nəkisa kimi müğənni və musiqiçilərin ustalığını 

xüsusi olaraq vəsf edən Nizami bildirir ki, Xosrov Pərvizin (628-
ci ldə vəfat edib) yanında qulluq edən Barbəd – bərbət, ud və 
rudda, Nəkisa isə çəng, ərğənun və rudda çox mükəmməl çalırdı.  

Şair setay, tənbur (simli-mizrablı), kamança (simli-kaman-
lı), dəf, nağara və dairənin (membranlı) xarici görünüşlərini, 
səslənmələrini də böyük məharətlə təsvir edir (7, s. 17). 

Çərəs musiqi alətindən söz açan A.Nəcəfzadə yazır ki, 
“N.Gəncəvinin, Q.B.Sivasinin, İ.Nəsiminin (1369-1417), Ş.İ.Xə-
tayinin, M.Füzulinin (1494-1556), Aşıq Valehin (Kərbəlayi Səfi 



458 
 

Məhəmməd oğlu, təxminən 1729-1822) və başqa klassik şair-
lərimizin əsərlərində cərəsin adına rast gəlirik” (10, s. 125). 

Alim fikrinə aydınlıq gətirmək üçün Nizamidən aşağıdakı 
misraları nümunə gətirir: 

Ətrafa səs saldı zəng, boru, cərəs, 
Qan coşur kərənay aldıqca nəfəs. 
Fəryada gəldikcə şeypur ilə kus, 
Açılır qırmızı güldən səndərus (12, s. 334). 

T.Bünyadov “Əsrlərdən gələn səslər” əsərində Nizaminin cə-
rəslə bağlı misralarına toxunaraq yazır ki, kiçik zəngi xatırladan 
cərəsin könül oxşayan səsi ilk dəfə Orta əsrlərdə eşidilmişdir. “Bu 
musiqi alətinin özünəməxsus cəlbedici səsini Nizami gecə 
quşunun avazı ilə müqayisə etmişdir. Lakin uzun müddət eşidilən 
cərəsin cingiltili səsi tədricən azalmış və təxminən keçən əsrin 
əvvəllərində öz dövranını başa vurmuşdur” (13, s. 253). 

Nizaminin “Sirlər xəzinəsi” də mövzumuz baxımından xüsu-
si diqqət çəkir. Burada da “Xəmsə”nin digər poemalarında olduğu 
kimi bir çox maraqlı məlumatlar bulunmaqdadır. Məsələn, aşa-
ğıdakı misralarda zil və bəm səslərdən söhbət açıldığını görürük: 

Könlü darıxan Davud zilə qaldırdı bəmi, 
Amma səsi çatmadı, dağılmadı dərd-qəmi (15). 

Aşağıdakı misralarda isə, bəstəkarlıqdan və mahnı (şərqi) 
bəstələməkdən söhbət gedir, zəng (çərəs) musiqi aləti yad edilir: 

Mən ki, təzə bir gülə şərqi bəstələyirəm, 
Mən ki, sənin bağında bülbüləm, bilir aləm. 
Dedim: sənin kəndində bir zəng (cərəs) çalsın əllərim, 
Sənin eşq ocağına mən də bir nəfəs verim. 

Poemada qavaldan (dəf) söz açılmaqdadır: 
Ayın ağ rəndi üstə qızıl güllər tulladı, 
Zöhrə öz qavalından gümüş pullar tulladı. 

Ən maraqlı misralar içində sazçalanlardan bəhs edilən, 
“rəng”, “pərdə”, “rəqs”, “rəqqas” və “avaz” kimi terminlər yer 
alan bu misraları göstərmək olar: 

Sazçalanlar pərdədə rəng arar, ahəng arar, 



459 
 

Keçir vəfa bəhsinə pərdə dalındakılar. 
…Aşiqin yaxasında məşuqənin əlləri, 
Rəqs edənlər məclisə saçır dürrü, gövhəri. 
Bu pərdənin dalında ən qəribə oyunlar, 
Bu pərdə mahir rəqib, göz aldadan sehrkar. 
Çınlayır dünya sazı… rəqqası yoxdur, heyhat, 
Dəniz cəvahir dolu... qəvvası yoxdur, heyhat. 
Xütbə Firudin şahın ünvanına oxunur, 
Kimdi məhəl qoyan ki, davul (döhül) salır vurhavur? 
…Şeirinin xoş səsini (avaz) çox da qaldırma, oğlan, 
Nizamitək şəhərə qapanıb qalmayasan. 

Bənzər halla “Xosrov və Şirin” poemasında da üzləşmək müm-
kündür. Fikrimizə sübut kimi aşağıdakı misraları göstərə bilərik: 

Hümmət eylə, burda ələ al sazı, 
Ucalt bu pərdədə şirin avazı. 
On telli sazını (rud) çalardı Barbəd 
Şahrudda aramgah – xoş istirahət. 
Ərğənun çaldırıb qulaq asdılar, 
Ərğəvan mey içib oldular xumar. 
Qırdılar Çənginin dırnaqlarını, 
Qopardılar çəngin tel qatarını. 
Çalğıçını sazdan ayırdılarsa, 
Sən səbr eyləyərək batmadın yasa. 
Sənə Barbəd adlı çalan verərlər, 
Dönər məclisində şərbətə zəhər. 
Bu yer olduğu üçün yadlardan uzaq, 
Rəqsə başladılar sərxoşlanaraq. 
Biri salam verir təzə, tər gülə, 
Nəğmə oxuyurdu biri bülbülə. 
Başlandı saz, qəzəl, hicran nəğməsi, 
Yüksəldi saqinin “Nuş olsun!” səsi (7, s. 23-24). 

Nizami yaradıcılığında bu kimi element və məqamların sayı 
o qədər çoxdur ki, onların hamısını kiçik bir məqalə çərçivə-
sində gözdən keçirmək mümkün deyildir. Təsadüfi deyil ki, mu-



460 
 

siqişünas alimlərin mövzuya çox sayda kitab və məqalə həsr et-
məsinə rəğmən, deməyə və təhlil etməyə hələ çox söz və fikir 
var. Bu da təbiidir, çünki Nizami heç vaxt bitib tükənməyəcək 
sonsuz bir ümmandır. Elə bir tükənməz mənbədir ki, neçə illər 
keçsə belə, tədqiqatçıların onun irsində indiyə qədər deyilməmiş 
fikirləri aşkar edərək nizamişünaslığa və eləcə də musiqişünaslı-
ğa yeni əsərlər töhfə verəcəkləri şəksizdir.  
 

QAYNAQLAR 
1. İslam Sadıq. Türk folklorunda və Nizami Gəncəvinin “Yeddi 

gözəl” dastanında qoruyucu tanrı obrazı // Nizami Gəncəvi və folklor, 
Bakı, “Nurlan”, 2013, s. 82-94  

2. Nübar Həkimova. Nizami Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” və 
“İskəndərnamə” əsərlərində tibbi amillər // Nizami Gəncəvi və folklor, 
Bakı, “Nurlan”, 2013, s. 188-191 

3. Abdullayeva S.A. Nizamidə musiqi, musiqidə Nizami. Bakı: 
Nurlar, 2018, 360 s.  

4. Qacar Ç. Azərbaycan qədim və orta əsrlərdə. Görkəmli şəx-
siyyətlər. Bakı, Oka Ofset, 2012 

5. Əhməd Ə. XII-XV əsrlərdə Azərbaycanın mənəvi mədəniy-
yəti. Bakı, Elm, 2012 

6.  Nuri E. Səsin əbədi sükutu // https://aydinyol.aztc. gov.az 
/newsview /631/ Sesin-ebedi-sukutu 

7. Abdullayeva S.A. Azərbaycan xalq çalğı alətləri (musiqişü-
naslıq – orqanoloji tədqiqat). Bakı, Adiloğlu, 2002, 453 s. 

8. Xaqani Şirvani. Seçilmiş əsərləri. Bakı: Yazıçı, 1987 
9. Nizami Gəncəvi. Leyli və Məcnun. Bakı: Elm, 1981  

10. Nizami Gəncəvi. İskəndərnamə . Bakı: Elm, 1983 
11. Nəcəfzadə A. Azərbaycan idiofonlu çalğı alətləri (orqanoloji-

tarixi tədqiqat). Bakı, 2010 
12. Nizami Gəncəvi. İskəndərnamə (Şərəfnamə, tərcümə: Abdulla 

Şaiq). Bakı, Lider nəşriyyat, 2004, 432 s. 
13. Bünyadov T.Ə. Əsrlərdən gələn səslər. Bakı, Azərnəşr, 1993, 

264 s. 
14. Kərimov L. Klassik musiqi tariximizin iftixarı. Bakı, 1964 

 



461 
 

MÜNDƏRİCAT 
 

Açılış məruzələri 
Muxtar Kazımoğlu - İmanov 
Nizami və Nəvai irsində mif və folklordan gələn bəzi  
ümumi cəhətlər ............................................................................ 5 
İsa Həbibbəyli 
Milli-mənəvi özünüdərk və dünyəvilik: Nizami Gəncəvidən  
Əlişir Nəvaiyədək ........................................................................ 9 
Cəlal Qasımov  
Nizami Gəncəvinin milli və ədəbi kimliyi: mübahisələr,  
həqiqətlər ..................................................................................... 13 
Dilaram Salohiy 
Şeyx Nizami və Əmir Nəvai epik şeirində folklor  
elementlərinin yeri ....................................................................... 27 
Ramiz Əskər 
Dörd dahi xəmsənəvis: Nizami, Dəhləvi, Cami və Nəvai ........... 36 
 

Məruzələr 
Afaq Ramazanova 
Bir folklor süjetinin Nizami yaradıcılığında izləri ...................... 42 
Ağaverdi Xəlil 
Nizami Gəncəvi yaradıcılığı Azərbaycan folklorunun  
qaynağı kimi ................................................................................ 55 
Almaz Ülvi (Binnətova) 
Əlişir Nəvainin “Divani-fani” əsərinin ideya-məzmun  
xüsusiyyətləri .............................................................................. 66 
Atif İslamzadə 
Nizami və Nəvai “Xəmsə”lərində yazılı ədəbiyyata  
keçid edən folklor janrlarının fiqurasiyası................................... 74 
Aybəniz Əsgərova  
Nizami Gəncəvi əsərlərinə dini kontekstdə yanaşma .................. 93 
Aynur Cəlilova 
Nizami və Nəvai “Xəmsə”lərində ovçuluq motivləri .................. 118 
Aynur Səfərova 
Nizami Gəncəvi “Xəmsə”sində folklor motivləri ....................... 139 
Bаrnо Mirzayevа 
Nəvaişünas Hadi Zərifov ............................................................. 152 



462 
 

Bənövşə Rzayeva 
Nizami Gəncəvi yaradıcılığında muğam ..................................... 159 
Elçin Qaliboğlu (İmaməliyev) 
Nizami yaradıcılığında xeyir və şər ideyalarının ifadəsi (“Xeyir  
və Şər” mənzum hekayəsi əsasında) ........................................... 170 
Elnur Həsənov 
Nizami Gəncəvi irsində multikultural dəyərlər ........................... 186 
Əlimuxtar Muxtarov 
Səməd Vurğun poeziyasında Nizami obrazı ............................... 197 
Gülnar İsmayılova 
Nizami Gəncəvinin “Leyli və Məcnun” poemasında  
folklor motivləri .......................................................................... 203 
Gülsümxanım Hasilova 
Nizami Gəncəvi lirikasında xalq deyimlərinin rolu .................... 209 
Hamza Koç 
Genceli Nizâmî’nin dört mesnevisinin mensur tercümesi  
ve tespit edilebilen el yazma nüshaları ........................................ 221 
Xəyalə Orucqızı (Ağayeva) 
Nizami yaradıcılığı ilə səsləşən folklor nümunələri .................... 239 
İslam Sadıq 
Nizami Gəncəvinin türk xalq ədəbiyyatından bəhrələnməsi  
və türklüyü................................................................................... 245 
Kəmalə Həsənova 
Nizami Gəncəvinin “Leyli və Məcnun” poemasında mifik düşüncə..275 
Mahir Cavadov 
Nizami Gəncəvinin “Sirlər xəzinəsi” poemasında xeyir və  
şər motivləri ................................................................................. 282 
Manzura Narziqulova 
Əlişir Nəvainin “Yeddi planet” əsərində folklorizmlər ............... 291 
Mehman Qaraxanoğlu (Əliyev) 
“Yeddi gözəl” poemasının mifoloji qaynaqları ilə Kamal  
Abdullanın “Sehrbazlar dərəsi” romanının  
struktur-semiotik yönlərdə assosiativliyi..................................... 300 
Məhəmməd Məmmədov 
Nizami və Nəvai yaradıcılığında İskəndər obrazı ....................... 310 
Munis Jurayeva 
Əlişir Nəvainin folklorla bağlı fikirləri (“Mizanül-övzan”  



463 
 

əsəri əsasında) ............................................................................. 327 
Nigar İmaməliyeva 
Poetik düşüncələri ilə dünyanı fəth edən dahi ............................. 331 
Nizami Məmmədov (Tağısoy) 
Низами: происхождение, этническая принадлежность,  
распространение тем, мотивов, сюжетов и образов  
в Западной Европе ..................................................................... 342 
Nizami Muradoğlu (Məmmədov) 
Nizami Gəncəvi yaradıcılığına bir baxış ..................................... 351 
Pərinaz Sadıqlı 
Nizami Gəncəvinin “Xəmsə”sində ağac obrazı  ......................... 363 
Ruziyə Quliyeva, Elnur Həsənov 
Şeyx Nizami yaradıcılığının folklor qaynaqlarına dair ............... 368 
Sahibə Paşayeva 
Nizami Gəncəvi və Əlişir Nəvai yaradıcılığında yeddi  
rəqəminin yeri ............................................................................. 378 
Sevda Qasımova  
Bəkir Çobanzadə Nəvai haqqında ............................................... 389 
Sevil Vəliyeva 
Tarixdə iz buraxan dahimiz – Nizami Gəncəvi ........................... 398 
Sevinc Əliyeva 
Nizami Gəncəvi “Xəmsə”sində əxlaq gözəlliyinin  
tərənnümündə folklor örnəklərinin rolu  ..................................... 404 
Səba Namazova 
Nizami sənətinin folklor qaynaqları ............................................ 413 
Sürəyya Əlizadə 
Nizami Gəncəvi və İbn Həzm yaradıcılığında təsvir .................. 419 
Şahodatxon İmomnazarova 
Əlişir Nəvai əsərlərində ulanın şərhlənməsi ................................ 429 
Şəbnəm Məmmədova 
Nizaminin poemalarında mif, əfsanə və rəvayətlərdən  
istifadənin özəlliyi ....................................................................... 433 
Tagandurdu Bekjayev 
Mahtumkulu’nun eserlerinde Azerbaycan ve Nizami  
Gencevi’nin yeri .......................................................................... 444 
Tahirə Vəliyeva 
Nizami yaradıcılığında musiqi sənəti: araşdırmalar və mülahizələr .451 



464 
 

 
Nizami və Nəvai irsinin mif və folklor qaynaqları.  

Beynəlxalq Elmi Konfransın materialları.  
Bakı, Elm və təhsil, 2021. 

 
 
 
 

«Elm və təhsil» nəşriyyatının direktoru: 
Professor Nadir МƏMMƏDLİ 

 
 

Dizayn: Kamran İbrahimov 
Texniki redaktor: Rövşanə Nizamiqızı 

 Kompüterdə yığdı: Nigar İmaməliyeva 
 
 

Kağız formatı: 60/84 1/16 
Mətbəə kağızı: №1 

Həcmi: 464 səh. 
Tirajı: 300 

 
 
 

Kitab Elm və təhsil nəşriyyat-poliqrafiya müəssisəsində 
hazır diapozitivlərdən çap olunmuşdur. 

E-mail: nurlan1959@gmail.com 
Тел: 497-16-32; 050-311-41-89 

Ünvan: Bakı, İçərişəhər, 3-cü Maqomayev döngəsi 8/4. 
 

 

 

 


